dal Principio di Proprieta Sufficiente
alla Res-comunanza

ESAUTORIAMO
L'AUTORITA

sconfiggere il pre-potere per disegnare un mondo nuovo
«disantropocentrico»

manuale teoretico di lotta politica scritto dai territori occupati
dal capitalismo e da altre forme di prepotenza umana

ANTERSASS CASA EDITRICE
1999-2025



Alberto Peruffo

[Montecchio, 1967]
Autore di Non torneranno i prati, Cierre edizioni 2019/2021.
ncpp.cloud - laboratoriopolitico.org - pfas.land

ISBN 978-88-88580-10-4

collana ciclostile 1

Antersass Casa Editrice

Prima edizione pluriformato - 13 ottobre 2025
Versione PDF 1.2

Quest'opera é distribuita sotto licenza copyleft
Creative Commons 4.0 (BY-NC-ND)
casacibernetica.cloud

Abstract // In questo saggio critico, I'autore, attivista, editore, gia leader storico del movimento No Pfas, mette per iscritto i
fondamenti teorici ricavati da decenni di esperienza in prima linea sulle storiche lotte socioambientali del Nordest italiano.
Mediante una rivisitazione teorica di concetti "scontati", come la differenza tra comune e pubblico, limite e confine, lotta di
classe e di sistema, riconfigura e rivalorizza concetti prioritari per uscire dal capitalismo e dalle politiche prepotenti che
attanagliano le nostre liberta e dignita. Autorita, popoli, territori, identita, diventita, geografie concrete, potere duale e autentico,
proprieta sufficiente, res-comunanza al posto di res-pubblica, fino alla revisione dei concetti di stato, religione, lavoro,
disegnano un mondo nuovo, dove il post-potere pud sconfiggere il pre-potere, dove il potere informale e sperimentale del
popolo pud sconfiggere la prepotenza, I'arroganza umana: l'autorita positiva degli autori puo bloccare la violenza del Potere e
delle dottrine. Un manuale di pensiero e di lotta contro il Potere e per istigare future democrazie fondate sui corpi attivi e
pensanti dei futuri cittadini del mondo.

Stampa solo le pagine che servono
Naviga all’interno dell'opera usando la funzione “cerca” mediante le parole chiave dell'indice

Foto cover di Federico Bevilacqua - Assemblea No Pfas fronte Miteni, 17 giugno 2019


https://edizioni.cierrenet.it/volumi/non-torneranno-i-prati-2/
https://ncpp.cloud/autore-alberto-peruffo-montecchio/
http://laboratoriopolitico.org
https://pfas.land/
http://www.antersass.it/
https://casacibernetica.cloud/

«Dove si impiega la forza [violenta, la violenza], I'autorita ha fallito».
Hannah Arendt

«Non rinunciamo alla nostra forza.
Il massimo di autorita, con il minimo di potere.

L’autorita delle parole sensate da vita, non uccide».
Luisa Muraro

«Perché allora proporre un uso anarchicamente neutrale di potere e autorita?»
Amedeo Bertolo

«ll potere non pud essere abolito».
Murray Bookchin

«Non esistendo I’Autore Sommo, il Principio astratto o fideistico d’Autorita,

non esiste neppure la Somma Autorita.

Esistono le autorita concrete.

Gli autori delle proprie azioni e dei propri pensieri.

Nel bene e nel male.

Chi non ¢ autore, o lo € impropriamente o indebitamente, pud essere esautorato.

Soprattutto se conquista il Potere, e lo esercita con la violenza tipica del pre-potente».
NCPP



INDICE
INTRODUZIONE POLITICO-FILOSOFICA

- Sconfiggere il pre-potere

- Verso le madri e i padri di un pensiero disantropocentrico
- Premessa sul potere, prima di esautorarlo

- Regola di vita in tempi difficili

PRIMA PARTE
| CONCETTI FONDAMENTALI. LE BASI DA CUI PARTIRE

- L'autorita, esautorata

- Popoli o territori

- Identita o identificabilita. La diventita

- Geografie perdute e altre forme di secessione reale e/o simbolica

- Crimine sociale e crimine ambientale

- Capitalismo di specie o “suprematismo antropico” ('Umana Pre-Potenza)
- Lotta di sistema e non piu solo lotta di classe

- Violenza e inerzia, umane, alla base della pre-potenza

- Il “potere autentico”. L'incontro tra autorita positiva e forze popolari

I CONCETTI DERIVATI E SECONDARI. CONFLITTI, APPROFONDIMENTI,
APPLICAZIONI

- Le nuove Zone di Sacrificio, ad Alto Reddito. Il concetto di ZSAR

- Prima politica, democrazia generativa-induttiva e altre forme preliminari di “post-potere” (da
non confondere con il “potere duale”)

- La differenza tra potere autoriale e potere duale, entrambi necessari per sconfiggere il
Potere. Le fondamenta del potere “autentico”, generativo

- Comune ucciso dal Pubblico, negli Stati sovranisti

- La proprieta sufficiente: la morte della proprieta capitalista, il superamento del comunismo

- Ripensare i concetti di Stato, Religione e Lavoro

- Liberarsi. Da tutte le dottrine e le confessioni che hanno ucciso l'indigenita, I'animalita,
l'alterita. Dagli stratagemmi metafisici e da tutte le liturgie del Dominio. Dalla narrazione
cristiana o di altri monoteismi. Da ogni narrazione esclusiva del bene, e del male

- Il conflitto relazionale e il sabotaggio operativo-concettuale (forbisage) come pratiche
politiche necessarie per accelerare l'uscita dal capitalismo storico consegnatoci dalle
narrazioni del Dominio



- La giusta forza. Il fondamento di ogni diritto, contro il potere.
- Oltre lo Stato, oltre la Res-pubblica, verso la Res-comunanza

SECONDA PARTE
PRINCIPI ISPIRATORI (E STRATEGIA) DELLE NUOVE LOTTE SOCIOAMBIENTALI
ENUNCIATI DI FRONTE ALLE AUTORITA E Al GIOVANI IN LOTTA CONTRO | POTERI

Palazzo del Bo, Universita di Padova, durante la Missione ONU Pfas - | tre principi
della lotta No Pfas

1. La geografia concreta. «Torniamo ad essere indigeni. Transterritoriali, e un po’ selvatici»
2. Ad ogni azione negativa, dieci reazioni positive. «Non rinunciamo alla nostra forza.
Imprevedibile»

3. La cultura insubordinata. «Quando la cultura fa paura. Al Potere»

Laboratorio Politico di (post-)Ecologia, itinerante - Traiettorie di prima politica

- Superare la supremazia: religione e liberta, vivere sul limite

- La proprieta sufficiente e il lavoro solidale: la forza del dono contro la rapina del capitale.
Contenere e riconfigurare il lavoro, le eccedenze e le borse

- Pre-potenza e post-potenza, abuso e diritto per mezzo dell’autorita. L'autorialita o autorita
positiva contro 'autoritarismo o autorita negativa

- Leadership “circolanti” senza gerarchie: il valore collettivo-trasversale dell’esperienza
individuale

- La figura delle madri e dei padri, tra maternita e paternita: la cura contro la patria

- La deriva della cura come business sul male

- Non c’é mai necessita della guerra

- Ecologie radicali: dall’ecologia sociale alla post-ecologia, verso I'’habitatologia

- Dal contratto al patto: verso un societa ecologica radicale

- Dalla mediazione al ribasso, alla mediazione al rialzo: dalla compromissione alla
composizione, dal male minore al bene maggiore

- Utopie remote e democrazie vicine

- L'azione di forza radicale, rigorosa, con i corpi, la parola, la materia (solo quando serve)

- Esautorare per seminare: occupiamo i cuori e le menti, i palazzi dellimmaginario,
attraversando spazi reali, esautorando i pre-potenti

PRATICHE POSITIVE PER UN NUOVO SCENARIO

- Le assemblee territoriali periodiche di comunita, convocate non-dalle-autorita-istituzionali

- Il depotenziamento statale come apparato pubblico a sé stante, mediante la
delegittimazione dello Stato Identitario moderno e verso una confederazione di Stati Sociali
non piu Nazionali, ma Comunitari, Res-comunali

- L'affiorare degli organi di cittadinanza attiva confederati, regionali, nazionali, transnazionali.
Il nuovo confederalismo democratico, ecologico e radicale, all’ennesima post-potenza



- II ruolo salvifico della disurbanizzazione progressiva verso le aree laterali naturali. La
rinascita ecologica delle citta come centri di civilta e di amministrazione partecipata,
anticapitalista

- La felicita collettiva mediante la democrazia dei corpi attivi

- Verso una civilta delle relazioni, e non delle prestazioni

TERZA PARTE
APPENDICI

- Le due regole fondamentali della Lotta di Sistema

- Cinque Principi strategici piu due Misure correttive per costruire un’autorita positiva
collettiva

- Limiti delle assemblee. Come migliorarle. Come costruirle. Come superarle

- Le madri e i padri di un pensiero disantropocentrico

INTRODUZIONE POLITICO-FILOSOFICA
Sconfiggere il pre-potere

Vengo da un percorso di vita e di studi davvero fuori dalla norma. Il concetto stesso
di norma mi ha fatto fin da giovane riflettere sul concetto di limite. Come
apprenderete in questo saggio, di natura teorica, ma fondato sulle pratiche, la
definizione e la riflessione intorno a concetti che tutti riteniamo fondamentali per la
nostra vita - ma che diamo per scontati, come limite e norma - saranno il cuore del
seguente testo. Ad esempio, chi tra i miei lettori mi sa spiegare la differenza tra limite
e confine? O tra tra comune e pubblico? Tra spazio comune e spazio pubblico? Tra
autorita e potere? Soprattutto la differenza politica. Ad uso pratico nelle nostre vite,
di tutti i giorni, oppresse come sono, o liberate come dovrebbero essere, dalle
pastoie del Potere. Quello con la P maiuscola, dove si annida il pre-potere. La
pre-potenza, I'arroganza umana che, su diversa scala, produce morte o ci soggioga.
Ci rende schiavi o mutilati.

«ll potere non pud essere abolito» diceva un grande pensatore che poi vi dir0, citato
in esergo. E neppure essere solamente oggetto di conquista e di lotta.
«Conquistiamo il potere» - urlavano - e urlano ancora oggi - i rivoluzionari di tutti i
partiti. Ma cosa te ne fai del potere se non sai come usarlo, soprattutto a beneficio di
chi ti ha legittimato nelle lotte - la collettivita - di qualunque orientamento essa sia. |l
potere va capito e distinto dallautorita. Come la potenza va distinta dalla
competenza, dalla perizia nel raggiungere un obiettivo, il cum-petere latino, nel suo
significato antico: il convergere insieme verso uno scopo. Il nostro? La sconfitta della



prepotenza. Soprattutto nella sua forma politica. Sia essa una dittatura o una
simil-democrazia, autoritaria, slegata dalle geografie, dai territori e dalle sue genti.

Dird di piu. Il potere va illuminato dalle nostre storie. Dagli autori e dalle azioni
riconosciute valide dalle comunita. Certo, il riconoscimento € difficile. Ma gia questa
difficolta ci fa capire di quanto abbiamo bisogno di post-potenza, non di pre-potenza.
Questo sara uno degli scopi del libro che spero di raggiungere alla fine: fare
chiarezza sui principi del Potere - inteso qui nella sua accezione politica negativa,
gquando & maiuscolo e oppressivo - per disinnescarlo. Vorrei anzi anticiparvi questa
conclusione: il Potere pu0d essere sconfitto dall’auforita positiva (Autorita, in
maiuscolo nel testo quando sara contrapposta al Potere, negativo). Ripeto: il Potere
puo essere sconfitto dall’Autorita. Poiché il potere senza autorita vale zero.

Cercherd di spiegare questi concetti nel modo piu semplice - dal punto di vista del
lessico e della prosa - e nella forma piu pro-vocatoria - dal punto di vista della voce
che vorrei emergesse nei vostri pensieri - partendo dai nostri stessi equi-voci
semantici, ovvero sia di significato contestuale. Dal con-testo delle nostre stesse
voci. Senza voli pindarici o accademiche erudizioni. Ma con rigore logico ed
esperienziale. Soffermandomi sulle voci spesso equivalenti e contraddittorie dovute
al contesto di significato in cui vengono inserite, spesso in modo involontario, o
fraudolento, creando confusione, ma che eliminata questa confusione, possono dare
a tutti noi una voce potente e ricca di forza. A posteriori. Ossia dopo accurata
riflessione ed esperienza che cercheremo di elaborare insieme nel corso della lettura
(anche di altri testi, di cui mi faccio scribo) e di future discussioni.

Non tutti si rendono conto, neppure gli accademici chiusi nei loro mondi specialistici,
che le equi-vocita semantiche di alcune parole/termini/lemmi “chiave” - come spesso
accade per le «unita di misura» fisico-chimiche degli inquinanti, confuse per ordine di
grandezza - aprono la porta alla grande disinformazione e intenzionalmente
allinganno, quindi di fatto a una manipolazione di noi stessi - dei nostri
bisogni/desideri/ambizioni - e quindi a modalita operative che i poteri forti, prepotenti,
usano contro di noi. Posso dire che gia un mio primo pionieristico lavoro (siamo a
meta degli anni Novanta del Novecento), la mia tesi di laurea “tra le facolta” di
biologia e filosofia (un affronto “politico”, a quel tempo), sul concetto semanticamente
vastissimo di comportamento, anticipdo questo mio studio sulla manipolazione del
linguaggio interdisciplinare da parte dei poteri, equivocita che negli anni successivi
ho cercato di affrontare in modo organico. Scalfire la deriva di questi poteri, bloccare
i poteri forti, sconfiggerli collettivamente, sara lo scopo ultimo di questo libro.

Collettivamente? Si, perché da soli non si pud “fare strada”, essendo “il potere”
esercitato su di noi il risultato di una forza aggregata, accumulata e sempre resa
operativa - nel bene o nel male - mediante la forza di molteplici mani, piedi, menti,
braccia. Che costruiscono le strade. O si scavano baratri.



Colgo l'occasione per una nota personale, contestuale. Ai tempi dei miei studi, e in
parte anche oggi, i filosofi erano da una parte, gli economisti dall’altra, chiusi nei loro
mondi astratti, nei loro uffici, distaccati dal sociale, nel mentre io e i miei compagni ci
trovavamo a vivere nell’epicentro di enormi conflitti socioambientali (basi militari,
grandi opere devastatrici, contaminazione da Pfas) divenendo, noi tutti, attivisti sul
campo, senza volerlo, leader naturali delle lotte. Di nuove e insospettabili lotte. Non
tanto e solo di classe. Ma di sistema. L’antagonismo “di classe” troppo chiuso nelle
produzioni, nelle fabbriche, non bastava piu come teoria e pratica per sconfiggere le
nuove forme di prepotenza che erano uscite dal mondo del lavoro per invadere tutto
I'esistente. In due parole, il marxismo e il capitalismo, i loro antagonismi, non erano
piu sufficienti a spiegare e a cambiare le cose. Erano giusti, ma limitati. Addirittura
sommersi, sovraccaricati, quindi superati, dagli effetti collaterali, come i disastri
ambientali che uscivano dalle fabbriche, dalle lotte tra il capitale e il lavoro,
dall'iperproduttivismo innescato dalla globalizzazione dei mercati. Disastri di salute
pubblica che erano poi pure cataclismi sociali, con effetti devastanti sulle comunita.
Effetti, di fatto, molto piu gravi delle conseguenze principali delle lotte.

L’economia politica non bastava piu a spiegare e a temperare il mondo e le sue
eccedenze.

Ci voleva un’ecologia politica, o meglio una politica ecologica, dotata di uno sguardo
sistemico, attento allambiente e alle nuove scienze sistemiche, uno sguardo
organico, nuovo, sicuramente piu femminista e meno antropocentrico, contro la
supremazia specista e maschilista, quindi meno classista, meno incarcerato sul
lavoro produttivo, e che non diventasse una nuova ideologia distaccata dal reale,
imbrigliata nei retaggi ideologici del passato, senza geografie concrete e autori
“territoriali”. Senza indigenita. Senza fatti vissuti, “fatti” di terra calpestata e sudata.
Attraversata e vissuta. Bisognava uscire dalle fabbriche, dagli uffici, dagli studi, dalle
accademie, dai centri culturali e sociali. Altrimenti pure I'ecologia sarebbe diventata
un fatto di moda, o un’ideologia. Soprattutto se non fosse risultata concreta, radicale,
anticapitalista nei fatti e nelle pratiche quotidiane, immersa nelle geografie e nelle
piccole e grandi storie personali. Fatte di persone, opere, azioni, autori e autrici,
singolari o plurali.

Ci voleva e ci vuole oggi una politica che sia si ecologico-sistemica (addirittura, io
dico post-ecologica, habitat-logica, come vedremo), ma non un’ecologia ideologica,
semplicemente e drammaticamente solo “politica”, pensata in funzione del potere, di
conquistare lo scranno occupato dal politico antagonista di turno. La vita - la stessa
polis, sua emanazione sociale - viene prima di ogni forma politica. Di ogni costrutto
partitico, parziale, esclusivo. Di ogni potere, acquisito. A prescindere dalle nostre
idee. La vita & I'autor per eccellenza. Va sempre rispettata e da essa - nostra madre
teorica - discende ogni forma di autorita positiva, che pud arginare ogni forma di
potere a priori. Anche quello di oltraggiare i limiti stessi della vita, la sua dignita.
Come accade per il fine-vita o le gravidanze forzate. La vita va rispettata nei suoi



limiti, anche quando sono per loro natura tragici, come di fatto la vita & di fronte alla
morte naturale, o al dolore insopportabile di malattie devastanti per il quale si decide
di abbandonare il campo di gioco.

La morte della vita nella sua stessa dignita la stiamo invece vivendo ora in forma
rinnovata e apicale nelle «zone di sacrificio ad alto reddito». Dove avviene il florilegio
massimo del capitale, mediante cid che io definisco la “cura totale”. Il business sul
male. Essere fatti schiavi non solo in vita, ma anche in punto di morte. In queste
zone siamo arrivati al collasso della storia. Il suicidio dei territori o delle persone,
I'avvelenamento dei propri cari, 'epidemia di tumori e patologie, & un dato di fatto.
Qui dove vivo. E da dove scrivo. Zone in cui la manipolazione delle parole e dei
concetti hanno fatto in modo che tutto sia accettato e continuato, “ospedalizzato”,
senza alcun serio attacco al Potere. Alla pre-potenza che uccide e soggioga, vestita
come una persona per bene che apparentemente ti cura, sul letto caldo di morte,
dopo averti fatto ammalare. Fino all’estrema unzione che perdona chi ti ha portato a
diventare schiavo del male che ha creato.

Se questa civilta perbenista della morte la facciamo crollare, se la esautoriamo, puo
nascere un nuovo campo di pensiero. Una nuova storia. Per uscire dalla stessa
civita che produce le guerre in corso, dove con la distruzione premeditata si
svuotano gli arsenali militari per nuove produzioni industriali, si ricostruiscono citta
sulle macerie, si curano migliaia di innocenti dopo aver commesso genocidi, Si
muovono economie di morte in terre straniere facendo man bassa sulle nostre. Un
neocolonialismo dentro e fuori di noi, a ciclo continuo, globale. Che si autoalimenta
di prepotenza e distruzione, ciclica. E che dobbiamo fermare. Demolendone, qui
concettualmente, i presupposti. L'autorita.

Verso le madri e i padri di un pensiero disantropocentrico

Detto ci0, in calce al libro vi presentero alcune delle madri e dei padri - di pensiero -
di cui posso portare nota, tra le decine e decine di autori che ho affrontato. A ben
considerare la complessita cognitiva collettiva, siamo tutti sommersi da capitali
enormi di cultura pregressa alla nostra (che io uso chiamare “depositi cognitivi”
quando hanno effetti positivi concreti e non sono semplici cataste di pensieri astratti,
ossia “capitali”, in senso negativo) e qualcuno bisogna indicare, citare, scegliere.
Siamo figli dei nostri autori e la scelta & sicuramente la nostra carta d’identita.

Oltre che di liberta.

Tra le righe, identita € un altro dei concetti principali che smonteremo, se visto alla
luce di una scelta di coerenza nel tempo, ossia, una diventita.



Nel testo troverete note puntuali di specifico approfondimento sui passi d’autore,
mentre nella parte finale del libro troverete una sintesi degli stessi autori in forma
suggestiva di madri e padri metaforici. E di progressive parentele, simboliche. Senza
precedenza di genere, ma solo di incontro. Uso la metafora della parentela per
meglio esprimere la connessione collettiva del sapere umano, il deposito cognitivo a
cui tutti attingiamo, volenti o nolenti: il socialismo libertario ineluttabile
dell’educazione, la fonte origine di tutte le autorita, delle stesse nostre “proprieta
intellettuali”, del nostro “saper operare”, che spiegheremo piu avanti e che di “nostro”
hanno si qualcosa, ma sempre molto poco rispetto al deposito collettivo culturale di
cui siamo figli.

Premessa sul potere, prima di esautorarlo

Devo fare una premessa “strutturale” prima di iniziare questo viaggio alla ricerca dei
concetti che ci aiuteranno ad esautorare le false autorita e a costruire il nostro di
potere. Una scelta funzionale per meglio raggiungere I'obiettivo.

Potremmo dire, in sintesi semplice, ma non semplicistica, che ci sono tre poteri per
noi determinanti. Non mi riferisco ai tre poteri classici dello Stato democratico
repubblicano - legislativo, esecutivo, giudiziario - ma ai poteri che alimentano il
potere costituzionale di qualsiasi apparato, costrutto, politico. Potremmo chiamarli i
poteri primari, istitutivi, non costituzionali. Questi ultimi sono infatti acquisiti e derivati
dai primari. Ed essendo derivati, dipendono dai primi. Nostro compito sara lavorare
sui primari - quelli effettivamente di indirizzo ai fini del potere esercitato - per fare in
modo che ci sia un buon esercizio. Del potere, classicamente inteso.

Questi poteri primari scopriremo essere cid che inconsapevolmente chiamiamo -
tanto li usiamo nel linguaggio quotidiano - potere pubblico, comune e privato, senza
tuttavia saper bene distinguere perché uno lo chiamiamo “pubblico” e [laltro
‘comune” e quale dei due sia alleato 0 nemico anticorpo del “privato”.

Essi sono, sotto un generale profilo teorico, che provo a riconfigurare senza entrare
troppo nel dettaglio e nelle formulazioni accademiche, basandomi sui fondamenti
semantici dell’attuale linguaggio comune:

1. il potere istitutivo o “istituzionale” (delegato, elettivo o ereditario, comunque
legittimato, sede dei poteri derivati costituzionali e della dialettica tra le parti
politiche, nonché delle forze aggregate, di ordine pubblico o militari); o
POTERE PUBBLICO;

2. il potere informale o “popolare” (diretto, parcellizzato nelle varie soggettivita,
persone o gruppi, legittimante, sede dei poteri massificati volontari e di forze
latenti incommensurabili); o POTERE COMUNE;



3. il potere formale o “elitario” (corporativo, sia esso un corpo singolo
riconosciuto o un’organizzazione formale, sempre alegittimo, in cerca di
legittimita, sede dei poteri privilegiati e delle forze e proprieta immagazzinate);
o POTERE PRIVATO.

Non per forza bisogna conquistare il primo per cambiare il mondo. Ovverosia
credere che funzioni il vecchio e fallimentare “destituire”, con tutti i pericoli di quando
“si & al potere”. L'importante € invece ispirare il primo ed esautorare il terzo quando
conquista, condiziona il primo. Ovviamente tutto questo si gioca sul secondo potere,
quello del popolo - quello che presto scopriremo come “potere comune” - dove tutti i
poteri politici nascono e muoiono, trovano legittimita, anche fisica. La forza
aggregativa delle masse - seppur manipolabile - & alla base di ogni potenza. Sia
essa una pre-potenza, sia essa una post-potenza, come poi chiameremo
l'alternativa di potere a cid che di fatto € prepotente e violento per sua stessa
premessa.

| tre poteri primari sono co-istitutivi, grazie alla mediazione del primo potere.
Costitutivi. Costituiscono un organico dove coesistono sempre insieme, a
prescindere che diventino “costituzionali” mediante una costituzione formale,
riconosciuta da un parlamento, dal primo potere, che ha il compito di istituire la
legittimita. Esistono sempre e sara il loro peso reciproco a determinare la
democrazia e la liberta dell'insieme.

Di fatto, il primo potere (il piu importante ai fini dell'esercizio del potere stesso) per
noi (popolo, gente, non appartenenti alle élite prepotenti, tutte nascoste nel terzo
potere), verra da sé o morra per sé€, se risultera capace o incapace di salvare |l
pianeta, di salvare tutti. Tutti quanti, inclusi i prepotenti. Il terzo potere - di fatto
esclusivista, tendente al prepotere - tentera sempre di conquistare il primo, nato per
arginarlo, e fara di tutto per evitare che il secondo - potenzialmente il piu forte in fatto
di autorita legittimante e di potenza sovversiva - si ribelli alla rapina continua messa
in atto da esso stesso, dalle élite, dai privilegiati di qualsiasi genere. L'unico scopo
del terzo potere € di arrivare al primo potere per legittimare il proprio operato, ossia
per fare affari in modo legittimo, al riparo dalle furie del popolo.

Potremmo quindi aggettivare i tre poteri per noi determinanti ai fini dell’autorita con i
tre aggettivi classici di: pubblico, comune, privato. Il potere pubblico quando é
soggiogato dal potere privato, uccide il potere comune, lo porta alla deriva. Lo usa e
lo spreme, sotto I'egida della legittimita. Certo, questa aggettivazione ha maglie
molto larghe e le caratteristiche di un potere spesso - gli stessi soggetti - defluiscono
sul vicino, confondendo i tre stessi poteri. Compito del libro sara lavorare su queste
maglie, per renderle adatte ai contesti. Bisogna imparare a distinguere i poteri per
metterli in sano conflitto, bisogna imparare a criticare le autorita ad essi afferenti per
liberare le genti, le nostre potenzialita di donne e di uomini, che possono e devono
essere liberi. Cid non significa diventare liberi di fare tutto. C’€ un limite a tutto,

10



perfino alla liberta. Dobbiamo usare bene pure lo stesso concetto di limite,
distinguendolo dal concetto di confine, se vogliamo dichiararci liberi, nei limiti della
nostra condizionatezza. Distinzione che cerchero di chiarire e che € alla base di
molti conflitti irrisolti.

Dal conflitto tra questi poteri si prefigura un “potere autentico”, una composizione tra
potere comune e autorita positiva, che potrebbe cambiare I'equilibrio politico che ha
contraddistinto la deriva democratica del tardo capitalismo dove l'alleanza tra |l
pubblico e il privato & stato fondamentale per I'accelerazione produttivista che ha
portato all’Antropocene’. Forme di questo potere, parallelo, duale e generativo,
libero dalle istituzioni, ma necessario alle stesse per la loro sopravvivenza, in quanto
democrazie ecologiche e solidali, attente al pianeta e alla giustizia sociale, saranno
brevemente prefigurate durante la discussione dei vari concetti e nella parte finale
del libro.

Potrei anche offrirvi questa affascinante prefigurazione sintetica, finale: nelle civilta
democratiche complesse, il comune ha inventato il pubblico per arginare il privato.
Se il privato si impossessa del pubblico, la civilta & finita. La prepotenza vince.

Regola di vita in tempi difficili

Come regola di vita, in tempi difficili, di crisi e di rivoluzione, di oppressione messa in
atto dai “poteri forti” alleatisi in forme di servitu piu 0 meno nascoste (come quando il
pubblico diventa servo del privato) bisogna concentrarsi soprattutto sui principi
(“autorizzanti”) e le azioni pratiche conseguenti, immediate (o0 perlomeno
poco-mediate, o mediate al rialzo), ispiratrici. Solo dopo sui dettagli istituzionali e
sulle norme, sulle forme e sulle regole, espressive o repressive, spesso muri di
protezione o di contenimento per i poteri acquisiti. Priorita quindi alla comprensione
delle autorita positive e sulle loro azioni, piuttosto che imbrigliarsi sui poteri classici
della politica istituzionale, sulle burocrazie o altre terze parti (o terzi corpi), purtroppo
quanto piu necessarie quanto piu complesse sono le nostre societa.

Anzi, proprio per questa terzieta di mediazione in progressiva crescita rispetto alla
complessita da gestire - basti guardare quanto sono cresciute le forze mediatrici
"professionali", come la classe degli avvocati, dei notai, dei consulenti, degli
amministratori - le terze parti sono sempre piu soggette a corruttibilita e a derive
istituzionali. Le mafie dei colletti bianchi nelle societa tardocapitaliste sono all’'ordine
del giorno, con effetto pervasivo in tutta la scala sociale, creando lo scenario

" Il termine proposto da Crutzen P.J. & Stormer E.F. (2000) - Anthropocene. Global Change
Newsletter, 41: 17-18 - non & stato ancora accettato dall'International Union of Geological Sciences
(IUGS), anche se di fatto & gia un «descrittore prezioso nelle interazioni uomo-ambiente» (v. Zampieri
D. - Una valle nell’antropocene, Cierre edizioni 2019, et sim. dello stesso autore).

11



paradossale di una “societa elitaria di massa™, in tutte le sue svariate e discutibili
forme, che qui riporto nella classica e semplicistica forma binaria, spesso usata in
modo moraleggiante: il bianco sul nero, I'Occidente sull’Oriente, il Nord sul Sud; un
tempo, prima dei femminismi, 'uomo sulla donna; oggi, in epoca di crisi climatica, lo
stanziale sul migrante. Da sempre, il forte sul debole. Dove appositamente uso la
preposizione “su”, per esprimere prevaricazione e prepotenza. “Su” significa “sopra”.
Quel “sopra” si fonda sul “pre”. Un pregiudizio che & stato pure alla base di
un’interpretazione fallace e forzata del pensiero di Darwin, credendo che il piu adatto
alla sopravvivenza fosse il pit forte. Il pili potente. Non & cosi®.

Un ricco senza autore non sa dove andare. Un animale senza fiuto non sa come
cercare. Un potente senza idee non sa cosa fare.

Questo ¢ il punto da tenere a mente prima di cominciare: un potere senza autorita
positiva (pure in un parlamento democratico) non sa cosa fare e dove andare e non
sara neppure riconoscibile o riconosciuto. Cercare di conquistare il potere senza
autorita € una perdita tempo e ci consegna prima o dopo nelle mani e nelle logiche
del nostro nemico, che ha in mente solo il “potere” vero e proprio, nudo e crudo: la
gestione e il controllo piu totalitario delle nostre possibilita, delle nostre risorse. Delle
nostre esistenze. Anche tramite le burocrazie. Lo starci sopra, e noi sotto. Non sara
piu cosi, se la mia ipotesi - sempre falsificabile - risultera valida.

Conquistiamo l'autorita positiva e il mondo si capovolgera.

In calce ad ogni concetto fondamentale troverete gli approfondimenti teoretici che
nel testo a volte sono solo accennati.

Alberto Peruffo
Montecchio Maggiore, 24 settembre 2025

PRIMA PARTE
| CONCETTI FONDAMENTALLI. LE BASI DA CUI PARTIRE

2 Sviluppo qui la suggestiva definizione del sociologo Luca Ricolfi che parla di “societa signorile di
massa”. La societa elitaria di massa € un obiettivo e allo stesso tempo una conseguenza della societa
signorile. Un circolo vizioso fondato sulliperconsumo, il falso benessere, il serviismo e |l
para-schiavismo, diffusi. Luca Ricolfi, La societa signorile di massa, La nave di Teseo, 2019.

3 Su tutti i libri e gli autori che contraddicono questa interpretazione, resta fondamentale Pétr
Kropotkin, Il mutuo appoggio: un fattore dell’evoluzione, Eléuthera, 2020. La deriva interpretativa del
pensiero di Darwin ha portato al darwinismo sociale e a dottrine per niente “sociali”.

12



Autorita

Esautoriamo l'autorita. Quando & fallace. Questo deve essere il nostro principio
fondante e guida, nelle lotte e nella vita. Come ricorda colei che considero la mia
maestra su questo tema, la filosofa femminista Luisa Muraro, «dobbiamo perseguire
il massimo di autoritd con il minimo di potere»*. Concentrarsi troppo sul potere
(politico o prepolitico), volere averlo o conquistarlo, &€ una perdita di tempo, oltre che
di dignita e di potenziale bellezza che la vita ci offre. Avere troppe possibilita e non
sapere come usarle perché non si hanno le facolta, le capacita operative e creative,
la visione e lindirizzo per metterle in atto, diventa tossico: porta il potere - alla
possibilita in senso lato - a chiudersi in se stesso, alllaccumulo e all’autoreferenza
tipico dell’arroganza umana, che tutto vuole e pu0, e nulla fa poi di concreto, di bello,
di degno d'essere vissuto.

Per spiegare in parole semplici la differenza tra potere e autorita, possiamo ricorrere
a diverse contrapposizioni concrete. La piu semplice & forse tra denaro e sapere, tra
possedere soldi e sapere come usarli ai fini di un risultato concreto e della
conseguente riconoscibilita di senso. Non & sufficiente possedere il potere, bisogna
esercitarlo bene, perché se non lo eserciti diventa fossico. Non riconosciuto e
ingombrante. Diventa fondamentale, per I'aspirante potente, I'esercizio del proprio
potere per raggiungere scopi riconosciuti importanti da chi li pud riconoscere, ovvero
sia il consorzio umano. Tali scopi possono essere la bellezza concreta di un’opera
d’arte o di un esercizio umano, raggiunti attraverso la tecnica, la scienza, la parola.
Chi esercita bene la propria arte, sia esso un artigiano o un artista, uno scienziato o
un meccanico, viene riconosciuto come autore abile - a volte geniale o stupefacente
- nonché responsabile delle proprie azioni. L'autorialita, 'essere autore delle proprie
azioni, € la prima caratteristica dell’autorita positiva, che potremmo anche chiamare
Autorita con la A maiuscola, per semplicita simbolica, o autorita morale. Autorita che
il potere a priori non ha. Lautorita negativa, l'autoritario, sia esso anche un
imbonitore di masse, nasconde la propria incapacita e incompetenza in mille modi,
usando prepotenza psicofisica e inconsistenza operativa e cognitiva, parlando e
agendo a spanne, oppure comprando l'autorialita da autori che hanno deciso di
vendere la propria capacita “positiva” di raggiungere dei risultati®.

4 Luisa Muraro, Autorita, Rosenberg & Sellier 2013. Intervista Pensare il presente, Libreria delle
Donne, 21 novembre 2020, visibile su YouTube.

® Come vedremo subito I'autorita negativa puo vestirsi di positivo (di moralita) comprando I'abito di un
autore, che diventa quindi servo o complice o collaboratore di quella negativita. Allo stesso modo il
lato “positivo” di essere autore delle proprie azioni pud essere usato per scopi negativi, come avviene
per i raffinati costruttori di armi omicide o per i collaborazionisti. In questo caso l'autorialita sara di
segno negativo e non potra mai acquisire lo status di autorita morale, con la A maiuscola, status
assegnato dal consorzio umano e usato da noi pure come simbolo grafico ai fini della nostra
distinzione tra autorialita negativa e positiva. L’autorita negativa infatti pud essere o generatrice di
comportamenti autoritari, o di comportamenti negativi nei risultati “umani”, morali, anche solo nel
mettersi a servizio di altre autorita negative, prepotenti, immorali. Sono quindi autorita “non
riconosciute come Autorita” (morali) dal consorzio umano. L'autorita negativa pud quindi essere
negativa sia per la sua mancanza di autorialita (assenza di autorita) sia perché esercita I'autorita
ricevuta, o costruita da sé, in forma di prepotenza o di servigio a un potere violento riconosciuto come

13



by

Chi possiede denari ma non €& capace delle proprie azioni, € semplicemente un
soggetto senza autorita e quindi, non essendo né credibile né riconoscibile, potra
essere esautorato dalla propria posizione di comando o di influenza quando e come
si vuole. Ovviamente le autorita negative - gli autoritari - usano i loro “potenti” mezzi
e i loro soldi per dettare le loro direzioni e spesso, essendo senza capacita autoriali
concrete, si circondano di personaggi autorevoli per convincere gli altri della propria
credibilita. Creando le cosiddette servitu di potere. Siano essi giornalisti, artisti,
imprenditori o altri operatori di propaganda e di consenso. Contrastare queste
autorita fondate sul servilismo non € poi cosi difficile, perché la servitu di per sé -
'avere bisogno di un terzo - & gia una fragilita di ogni autore e di ogni potente.
Significa non avere la piena autonomia di pensiero e di azione, la propria
indipendenza, per affrontare qualsiasi genere di problema che ci si pone davanti.
Questo vale sia per il servo sia per il padrone. Significa per i potenti, in termini di
mercato contemporaneo, avere bisogno di testimonial mediante la pratica della
sponsorizzazione, della mercificazione dell’autorialita, dell’expertise (competenza)
mercificato.

Su questo costrutto dell’autorita - essendo 'autorita stessa un deposito di esperienza
e di autorialita nel tempo e nello spazio - si basa poi la tenuta e il gioco di ogni forma
di potere, sia politico sia di altra natura, sociale, collettivo, di gruppo. Solo chi sa
autorizzare puo0 indirizzare il potere e questo avviene anche nei depositi delle nostre
costruzioni politiche, siano esse monarchie, dittature, democrazie. Per facilita mi
soffermerd solo sugli aspetti teorici piu utili alle nostre lotte, lasciando da parte le
storie specifiche.

Iniziamo a dire che solo 'autorita legittima il potere, sempre, e nessun potere puo
restare in piedi senza autorita, sia essa di una persona che si relaziona con un’altra
persona, sia essa un leader politico che vuole dirigere le masse. Gli imperatori e i
monarchi, non avendo nessuna legittimita di fatto sul proprio potere (non essendo
eletti), nonostante i soldi, le proprieta, le eredita, frutto di prepotenze e
prevaricazioni, di lasciti a priori, sono costretti a chiedere ad un’autorita superiore e
indiscutibile la loro legittimazione, proprio per giustificare le loro violenze o anche
solo per essere credibili quali soggetti proprietari di enormi concentrazioni di potere.
Ecco entrare in campo l'intermediario, I'intercessore, lo sciamano del gruppo. Nella
storia occidentale tale figura & rappresentata dal Papa. Un monarca o un imperatore
senza il Papa - che indica la via divina di cui solo egli € il depositario, il mediatore
divino - non & niente, di serio e credibile, per il popolo. Il Papa & quindi, storicamente
e di fatto - in quanto legittimante - passibile di complicita. Uno sostiene I'altro. E
insieme dominano il popolo. Quanti crimini sono stati commessi in nome delle
dottrine e delle chiese? Legittimate da un Papa o da uno sciamano?

tale (negativo) dal consorzio umano, ossia giudicato immorale. L’autorita negativa non potra quindi
mai essere una “Autorita”. Sara riconosciuta come “autoritd” negativa, senza mai diventare maiuscola.

14



Per esautorare il monarca, il dittatore, I'imperatore, basta delegittimare il Papa o lo
sciamano del gruppo dalla propria presunzione di essere il depositario della verita
del mondo. La verita del mondo non appartiene a nessuno se non a chi é stato
riconosciuto dalle buone pratiche azioni, nel mondo: di esserne portatore. E le
chiese e le dottrine metafisiche - i Papi del sapere - hanno sempre dimostrato il
contrario, salvo qualche eccezione. Chi agisce sotto il giogo di una verita assoluta,
esclusiva, non fara mai il bene del “popolo”, dei popoli, di genti che di per sé sono
sempre masse, aggregati politici, singolarita molteplici, diverse, divise; sia nei ruoli
sociali, sia nelle aspirazioni politiche, sia nelle eredita consegnate dalla storia e dalle
geografie, tutte - anche con ostacoli o a lungo andare - di prossimita. Aggregati
inclusivi, permeabili. Che vivono insieme. Separati solo dalle prepotenze.

Dunque, in sintesi: i potenti, in quanto solo potenti, sono proprietari “del” potere, ma
non di autorita. L’'autorita & proprieta solo degli autori. Questi sono proprietari delle
proprie azioni e capacita. Ma se non lo sono, come il Papa preso ad esempio di
verita assoluta - la “verita”, di cui egli si considera Sommo portatore, non & proprieta
di nessuno - o come altre autorita discutibili, tutte queste autorita presunte possono
essere facilmente esautorate, dichiarandole autorita negative, senza autorialita.
Ovviamente cid non toglie che una figura storica come un re (un potente), o un Papa
(un’autorita che si crede “assoluta”), possano essere autoritd morali contingenti ed
esercitare la propria influenza, come autori positivi delle proprie azioni e posizioni.
Dipende dal loro percorso di vita. Se questo percorso viene tuttavia riconosciuto
fonte di collusione con il crimine o di ingiustizie sociali, dal popolo, perde ogni
autorita. L'autorialita, l'autore viene riconosciuto come negativo dal consorzio
umano, come accade per un autore di crimini contro 'umanita o per un collaboratore
che presta la propria “autorita” - positiva, contingentemente “morale”, in altri campi
specifici e laterali - alla prepotenza umana. In questo ultimo caso l'autorialita
produce e alimenta una autorita negativa, colmando il “vuoto di competenza” della
prepotenza con la potenza autoriale dellautore che ha venduto la propria anima.
L'autorita negativa - quella quindi non riconosciuta come autorita positiva dal
consorzio umano - ha un duplice aspetto: I'autoritarismo condensato nel concetto di
prepotenza (assenza di autorialita); il servilismo condensato nel concetto complesso
di “servile subordinazione al potere” (autorialita servile), difficilmente riconoscibile e
spesso mimetico. Questi due aspetti possono essere disgiunti.

L'autorita positiva invece - I'Autorita - ha sempre un secondo elemento congiunto al
primo citato (I'essere autore) dell’autorialita: il riconoscimento positivo e trasparente
del consorzio umano. Riconoscimento che la fa essere portatrice, attore, di azioni
positive, morali.

Esistono poi molteplici manifestazioni dell’autorita. Spesso le autorita pubbliche -

politicamente riconosciute - non sono altro che autorita che la storia ha istituito nel
corso del tempo e che sono quindi diventate istituzioni, con i loro riti e le loro vesti.

15



Autorita positive a priori per mandato istituzionale. Vestire la fascia del sindaco o
'uniforme del poliziotto - segni dell’autorita istituita e riconoscibile - non € altro che
ricevere l'autorita di percorsi storici che la comunita riconosce, legittimata in via
contingente mediante il voto, mediante il consenso popolare. Cid non toglie che
questa autorita ricevuta per via di elezione e selezione, quindi contingente rispetto al
modello istituito, non possa essere esautorata se vediamo che il sindaco o |l
poliziotto non fanno il loro dovere, istituito, derivato dal diritto spontaneo
consuetudinario, divenuto norma (normale, regolare, ripetibile, ovvero sia legge).
Esautorata de facto, senza aver bisogno del de iure, della legge. Che pu0 intervenire
a posteriori.

Nessuno puo toglierci il potere di esercitare la nostra autorita e di esautorare chi non
merita il riconoscimento. Nessuno puo toglierci il minimo di potere (la parola e la
contrarieta, anche solo individuale) per contrariare un’autorita insignificante,
pericolosa o ineffettiva al compito che le & stato assegnato. Bisogna che questo
concetto sia chiaro. Soprattutto nei tempi di crisi. E piu forti e riconosciuti saremo
nelle nostre azioni piu forza autorevole avra il nostro piccolo potere. Un piccolo
potere autorevole pud scardinare qualsiasi grande potere fondato su posizioni
farlocche, su autorita o autorialita negative. Perché quest’ultimo Potere sta in piedi
solo grazie a dei puntelli, di fatto senza Autorita. Demolito un puntello, o la serie di
puntelli, il castello cade. Certo, nei paesi autoritari, nelle dittature, queste piccole
autorita “ribelli” vengono emarginate o massacrate proprio per il loro potere
esautorante. Cio non significa che dobbiamo o dovete tacere.

Da tutto questo arriva una sana indicazione: noi - come soggettivita in lotta - siamo
l'autorita di noi stessi, a patto che riconosciamo l'altro e gli strumenti del
riconoscimento o disconoscimento. Il valore e il disvalore di chi ci sta davanti.
Chiunque sia. Che puo amarci o distruggerci. Noi possiamo fare lo stesso con le
autorita fallaci. Senza tuttavia arrivare alla distruzione, alla violenza. L'Autorita
positiva non ha mai bisogno della violenza. Agisce con le parole e con i simboli, con
'esempio e la memoria. Per questo & ancora piu temuta dal potere. Non ha bisogno
di grandi mezzi. Non ha bisogno di armi (nel senso militare). Ma solo di parole e
simboli, magari portate di fronte all’avversario con i corpi, al momento giusto. Nel
corso del libro cerchero di spiegare come si pu0 articolare un conflitto tra autorita per
smantellare i grandi poteri e dare vita, alimentare, democrazie autorevoli, decentrate
e connesse tra di loro. A tutti i livelli. Sara spiegato anche come si costruisce
un’Autorita positiva “libera dal Potere” e come essa di per sé non ha tra le sue armi
la violenza essendo la “violenza umana” una caratteristica precipua della
pre-potenza, della potenza a priori. Lo faremo piu avanti. Riportando alcune strategie
esemplari sull’esautorazione de facto.

Per ora basti questo. Potere e Autorita vanno distinti, e solo la seconda legittima il

primo, il quale primo, se rifiuta il confronto, il conflitto, tra autorita, risponde solo in
modo violento, autoritario, prepotente, servile. In questo rifiuto al confronto alberga la

16



prepotenza, la servitu, l'autorita negativa, sia essa l'autoritarismo o Il'autorialita
negativa, violenta e/o servile. Come scriveva Hannah Arendt (parentesi quadre mie),
«dove si impiega la forza [violenta, la violenza], I'autorita — [I'autorialita positiva, la
forza autorevole, nonviolenta] — ha fallito»®.

In sintesi il pre-potere non ha mai in sé autorita. Il Potere € sempre in cerca di
Autorita. E per questo possiamo sconfiggerlo’.

Passiamo ora al concetto bifronte, molto insidioso, di Popoli o Territori. Talmente
insidioso da mettere a rischio qualsiasi autorita, qualsiasi territorio.

Appendice Digitale
approfondimenti e spunti teoretici del concetto tratti da ncpp.cloud

- L'autorita — in senso positivo — & la forza (simbolica) del percorso di un autore. O di una sua creazione. Riconosciuta
e riconoscibile da chi la riceve. Essa agisce mediante il trasferimento della sua forza (ispiratrice o protettrice) ad
altro. Vedi l'autorita materna, piu sotto.

- Non confondiamo I'autorita con la gerarchia. Possono esistere autorita senza gerarchie. Riconoscimenti di ruolo
senza prepotenze. Possiamo pensare a ruoli diversificati per autorita non gerarchiche, a rotazione e in continuo
processo critico di validazione: in tal modo possiamo esautorarle quando diventano prepotenti, rompendo la logica
del dominio che fonda I'autoritarismo. Vedi sotto ultimo punto su Amedeo Bertolo.

- Secondo Luisa Muraro, l'autorita € il fondamento del giudizio (rapporto razionale) e la “prima relazione” (istintiva,
materna, primitiva) — simbolica, subconscia — fra le persone. Essa & - secondo la mia interpretazione® - la consegna
dellimmagine dell’altro come attore e ispiratore di possibilita.

- L'autorita — come forza simbolica — va distinta — sottile distinzione — dall’autorialita grazie allimmediata riconoscibilita
della prima. L'autorialita & invece solo la forza dell’autore (I'elenco asettico del suo percorso, il curriculum) senza la
proiezione del simbolo, il trasferimento immediato di significato che esso simbolo produce.

- L'autorita non va confusa con il potere. Il percorso non va confuso con la forza. La forza simbolica e sapienziale non
va confusa con la forza fisica e potenziale.

- Dovrei dedicare un capitolo intero — lo faro in altri studi — alla distinzione/definizione di potere/dominio/autorita di
Amedeo Bertolo®. Mentre I'autore approfondisce molto bene la differenza tra autorita e potere — riportando alla sua

6 Hannah Arendt, Che cos’e I'autorita? in: Tra passato e futuro, Garzanti, 19992, p. 164.

"1l Processo di Norimberga offre un'inedita riflessione sulla contrapposizione tra autorita e potere. Lo
scopo finale di ogni processo & di attaccare non tanto il Potere direttamente - di fatto inattaccabile sul
lato della forza potenziale - ma lateralmente, sul suo maggiore punto debole: l'autorita, la forza
autorevole. Norimberga 1945 et al. tentd di attaccare il Potere - nazista e fascista in quel caso -
riportando l'attenzione sulla responsabilita individuale dei singoli "autori", i gerarchi nazisti, che
avevano non solo propagandato idee, ma pure firmato patti, contratti, carte, decreti che portarono
all'Olocausto. Il genocidio aveva una firma d'autore; e ora, nel primo processo per crimini contro la
pace e l'umanita, una responsabilita individuale penale, di fronte alla legge. Alcuni tra questi gerarchi,
Hermann Goéring, si rifugiarono nella manipolazione delle parole ("emigrazione" declinata alla
"soluzione finale"), ma caddero proprio davanti alla loro vanita di essere essi stessi "autori". Si
riconobbero "autori" vanagloriosi delle loro azioni, anche se la loro stessa misera coscienza, di fronte
ai fatti del processo, avrebbe voluto negare quegli atti genocidari, ma non riusci a negare la fedelta
all'idea della loro gloria, a Hitler. Il loro essere co-autori. Cosa significa per i colpevoli? Significa che di
fronte ai misfatti, non & piu sufficiente dirsi obbedienti, negligenti, inconsapevoli, quando si & di fronte
alla propria firma, dal momento che si & voluto siglarla, con la propria vanita, che appoggiava idee che
si conoscevano: idee e firme d'autore che hanno prodotto conseguenze mostruose. Cosi i gerarchi (e
le idee da loro propagandate, a prescindere) furono esautorati a futura memoria e condannati in via
definitiva, per evitare che i poteri futuri ne fossero ancora influenzati. Il Processo di Norimberga
insegna che bisogna sempre ribellarsi - anche come cittadini (cid che i "popoli" tedesco e italiano non
fecero, soggiogati dal loro brodo aprioristico culturale-mentale) - alle autorita negative, potenzialmente
portatrici di catastrofi inimmaginabili, incommensurabili.

8 Alberto Peruffo, Consegna di immaginario, in Altitudini.it, 2014.

® Amedeo Bertolo, Anarchici e orgogliosi di esserlo, Eléuthera 2017, cap. primo.

17



radice auctor - 'autore ('autorita che “fa crescere” e da poi influenza e prestigiosa "asimmetria di competenza” alle
relazioni funzionali sociali) — e potis — il potere (il “poter fare” o il “poter far fare”, nel’ambito delle possibilita), resta da
risolvere la costrizione regolativa e prettamente sociale dello stesso potere analizzata dall’autore, che poi si riflette
anche sull’autorita. Diciamo che Bertolo e Muraro anticipano e intuiscono meravigliosamente la potenza del binomio
potere/autorita. Ma ancora non avanzano proposte — specie Bertolo — sul loro conflitto e sulla funzione prepolitica che
potere e autorita comunque esercitano anche fuori dalla sfera regolativa, normativa, dalla produzione sociale, dalla
contrattualistica, dalla politica, dallo Stato. Sempre ispirato da Bertolo che si sofferma sulla neutralita dell’autorita
nella sua accezione sociale, da sottoporre a una sua rinnovata critica anarchica, possiamo affermare che le autorita
negative (gli autoritari), quando entrano nella logica del dominio, del comando/obbedienza tipiche della logica
gerarchica, sono gli “autori” che fanno precipitare la politica nelle diseguaglianze e nella violenza, nella barbarie. Per
questo esautorare questi autori diventa fondamentale. Infine, vorrei concludere con questa deduzione: quando
I'autorita positiva si trasforma in dominio, nasce la prepotenza gerarchica. Ovvero sia, quando il post si trasforma in
pre, quando I'esperienza si trasforma in supponenza coercitiva, I'autore diventa un dittatore. Nel bene e nel male.

- La prepotenza non sempre arriva alla violenza fisica, spesso si ferma sul piano verbale del conflitto. Per questo e per
altro - come la constatata difficolta nel tradurre prepotenza in inglese - usiamo con scelta propria il termine arroganza
(human arrogance). L'arroganza umana - intesa come arroganza di specie, “I'attribuire a sé indebitamente” - & la
grande categoria dove far rientrare tutte le forme di prepotenza, come il capitalismo. Ma non solo. Per questa natura
bifronte dell’autorita, che da positiva si commuta in negativa, diventando merce o dominio, essa stessa autorita si
presenta come concetto fondamentale per capire I'esercizio di ogni forma di potere.

[ continua su NCPP https:/ncpp.cloud/2017/06/14/autorital ]

Popoli o territori

| popoli passano. | territori restano. Devastati o curati da chi li ha attraversati, abitati
per un periodo di tempo. Che non € mai infinito. Un altro principio delle nostre lotte
deve essere la trans-territorialita. La capacita di capire che i territori sono connessi in
cascate continue e imprevedibili di prossimita, che possono arrivare fino all’altra
parte del mondo.

La lotta o la vita in un territorio pud essere d’esempio 0 un legame da coltivare in altri
territori. La lotta o la vita in un territorio pud essere la morte o la vita di altri territori. Il
concetto di territori - al plurale, perché un territorio non € mai isolato dal suo vicino -
pud salvarci dal concetto identitario di Popolo - al singolare. Come di un blocco
genetico-razziale-etnico-culturale immutabile e per questo superiore o inferiore al
SUO prossimo.

| territori - 'agglomerato di carattere geografico-naturalistico-culturale-storico che
definisce un ecosistema - sono sottoposti alle azioni dei popoli - delle genti - che
‘passano” su di essi. Dove in quel passaggio c’e tutta la permanenza, per quanto
contingente, di gruppi di abitanti, di genti, e perfino di interessi extraterritoriali che
spesso rovinano i territori. Si pensi alla pressione dei poteri multinazionali che
estraggono valore, risorse e profitti, sulla pelle degli abitanti, siano essi indigeni,
autoctoni o immigrati venuti per lavorare in loco. Di fatto, evolutivamente, siamo tutti
indigeni (nativi) dei luoghi dove siamo nati, nessuno propriamente autoctono (“nati
dalla terra”, ma da migranti, in origine), e quindi, etimologicamente, aborigeni
(ab-origine) africani.

Capire che il Popolo (con la P maiuscola, come il Potere prepotente) in quanto
concetto, non ha nessuna esistenza concreta, ma € sola una realta astratta, formata

18


https://ncpp.cloud/2017/06/14/autorita/

da idee e pregiudizi di appartenenza o di remota e imperscrutabile parentela o altro,
che non ha nessuna reale “totale” corrispondenza, bensi parziale, forzata (con la
forza e la violenza, questi si “reali”), capire questa forzatura ci permette di uscire
dalla galera delle identita collettive che spesso reclamano i propri diritti sui territori
nel nome dell’identita, diventando identita “corporative”, esclusiviste. Nessuno &
identico neppure a se stesso e di fatto la proprieta sulla terra non ha nessun
fondamento se non convenzioni e accordi umani che si possono in ogni momento
rivedere. Le identita collettive sono funzionali a raggiungere degli scopi, niente di piu.
Bisogna vedere che scopi si propongono per giudicarle. E se perseguono questi o
alimentano solo la propria identita.

| grandissimi proprietari, proprio per questo loro eccesso di proprieta, possono
essere espropriati della loro ingordigia, ereditata o acquistata, in ogni momento se |l
“‘popolo”, la gente dei luoghi, decide di farlo. Sono molti i processi mediante cui si
pud giungere a questo risultato, ma tutti passano attraverso lo smantellamento
dell’'autorita che detti proprietari hanno su queste terre. Nessuno ha piu grande
autorita di un popolo affamato e oppresso ed € per questo che di fronte all'ingiustizia
la rivoluzione & sempre possibile.

Noi - io e i miei compagni - consigliamo la “rivoluzione permanente” contro le autorita
prepotenti di tutti i territori, mediante I'azione diretta di un potere “duale/plurale”
(fondato sulle autorita positive) costantemente in atto (attuale), generativo, che
spiegheremo piu avanti. Ovviamente essa avra espressione diversa, a seconda se si
agisce in un contesto democratico, o in contesto autoritario-totalitario.

Per ora basti sapere che i Popoli non esistono e che i territori sono tutti uniti
nell’appartenere al pianeta Terra e alla sua precipua fisicita, interconnessa ad ogni
longitudine e latitudine, come dimostrato dai cambiamenti climatici e dalla
globalizzazione delle merci e dei traffici.

Appendice Digitale
approfondimenti e spunti teoretici del concetto tratti da ncpp.cloud

- L’autonomia delle genti — il potere di autodeterminarsi secondo la propria norma in relazione di interdipendenza con il
necessario altro — deve percid sempre essere un’autonomia dei territori in cui le genti vivono e abitano. | territori non
esistono senza le genti, e le genti esistono solo sul/nel territorio. Ma le genti passano, mentre i territori restano,
devastati o curati dalle stesse genti che vi hanno abitato o transitato.

- Il piu grande male che I'essere umano pud fare a se stesso: pensare di essere un’identita, un qualcosa,
completamente avulso, distaccato dalla terra, dalla geografia, dalla fisicita del mondo, dalle sue relazioni, in altre
parole un essere superiore. Super terram.

- Siamo figli della terra. E su questo “basso”, rumore di fondo, moriremo.

- La cultura — che di fatto € una seconda natura — & un dibattito aperto, soggetto a mille interpretazioni e supposizioni
di superiorita, a soluzioni mediate dalle tradizioni, mentre la geografia (e la risposta ad essa) € un fatto primario,
immediato, in corso. Su cui si scrive la storia. La cultura percid, e per quanto importante, € un fatto secondario.
Spesso arrogante. Supponente superiorita. Slegata dalla terra. Per arrivare perfino a “parlare” di Cielo, Verita.

- Quindi, potere ai territori, non al Popolo. Passivo. Potere ai territori e alle genti che “realmente” lo abitano — il
concetto di “realtd” porta con sé il concetto di “attenzione” — non al Popolo, entita astratta anche quando la si vuole
far passare per I'esigenza popolare che i territori esprimono contro i grandi poteri.

- Potere ai territori, non ai suoi padroni. Siano essi servi o signori, Popoli o Imperatori. Potere ai territori, alle libere
genti, ai corpi attivi, non al Popolo o ai Re.

19



[ continua su NCPP https://ncpp.cloud/2020/12/01/autonomia-territori-popoli/ ]

Identita e identificabilita. La diventita

L'identita non esiste. Siamo corpi, materie, in mutamento, sempre. Esistono caratteri,
permanenze pit 0 meno stabili dei nostri involucri, coerenze fisiognomiche e
comportamentali, che si adeguano al passare del tempo e delle esperienze.

Se pensiamo che ogni nostra singola esperienza - di qualsiasi tipo - aggiunge o
toglie qualcosa alla plasticita (al mAaoTikég, al plastico plasmato) del nostro
organismo, in tutti i suoi aspetti, specie quelli piu sofisticati, come lintelletto e
'organo suo principale, il cervello, la memoria, se pensiamo a questo, ci rendiamo
conto che non siamo mai neppure identici a noi stessi. Siamo “identita” in
movimento, organismi che prendono o sottraggono materia al substrato che
eravamo qualche minuto prima. Diventita che mantengono una direzione e una
coerenza data dal nostro genotipo ma che mai sapra - con precisione - cosa sara
come fenotipo. Troppe sono le variabili. Certo, possiamo parlare di probabilita
identitaria, ossia di una probabile identita. Ma fenomeni epigenetici mettono in
discussione la stessa nostra identita genomica. Siamo quindi identita in mutamento.
Di fatto delle identita temporanee, quindi non-identita nel lungo termine. Delle
diventita nel corso della nostra vita. Luisa Muraro, grande maestra, scriveva:
«Conosci il detto: "diventa quello che sei"? Direi che va rovesciato: "sii il tuo
divenire"»°.

Torna quindi utile parlare di identificabilita di un individuo, restando nella variabile
‘organica” che l'identita dei tratti permanenti pué e possono offrirci. L'ossessione
dell'individuo di essere indiviso e imperituro, fa parte delle nostre fragilita (oltre che
della nostra unicita), sorte con la nostra capacita di intelligere e mentalizzare, ossia
di portare nello spazio tempo immutevole, fermo, della nostra mente, ogni sorta di
corpo e di cosa. La mente & una specie di macchina fotografica che mette a fuoco
'eternita. Ma purtroppo anche le macchine fotografiche si rompono e quando
smettono di funzionare, finisce con esse I'eternita, la nostra capacita di costruire e di
vivere la realta, come entita indissolubile e permanente. Morti noi, restano frammenti
di identita temporale che altri raccolgono. Ma cid non ci legittima ad usare I'eternita
“‘desiderata” come arma o argomento per prevaricare altre creature, tutte inserite,
esistenti, nel flusso del mondo. La stessa differenza tra esistenza e realta potrebbe
essere molto d’aiuto per capire l'inconsistenza dell'identita di un corpo. Ma non &
questo il luogo per parlarne. Basti per ora prendere nota che nessuno di noi &
identico a se stesso, se non per termini generali e per lassi determinati di tempo.

Concentriamoci invece sul significato politico di identita.

19| uisa Muraro, Non si pud insegnare tutto, La Scuola SEI 2014.

20


https://ncpp.cloud/2020/12/01/autonomia-territori-popoli/

Sentire parlare di identita come strumenti di rivendicazioni di superiorita o per
opprimere soggetti considerati inferiori, come le identita nazionali od etniche, spesso
separate dai particolari contesti storico-sociali-culturali, positivi e negativi, & una delle
distorsioni e devianze-arroganze maggiori che come essere umani possiamo
incontrare. Il razzismo o il classismo identitario non hanno nessun fondamento, né
scientifico né logico, essendo la scienza una riproduzione di fatti e la logica la
grammatica del tempo. Tali identita collettive sono solo frutto di fotografie mentali, di
schemi che si possono smontare in pochi secondi. Chi le promuove lo fa spesso
senza responsabilita cognitiva, poiché le sue stesse capacita cognitive sono state
alterate da difetti di comunicazione o di percezione, spesso introdotte da educazioni
(o lacune) culturali e sociali, storicamente determinate. In breve, qualsiasi razzista se
lo si fa ragionare sulla sua stessa identita ed origine come individuo, a partire dalle
origini del padre e dalla madre, per via progressiva, mettendolo pure allo specchio
della sua evoluzione esistenziale, capira di essere su un sentiero fallace e pieno di
insidie, che lo porterebbe a odiare pure se stesso. Si parla di identita per segnare le
“differenze” tra gruppi di individui, tra popolazioni, le quali, a ben vedere, nonostante
le indubbie diverse caratteristiche somatico-culturali, condividono il 99,9 per cento
del patrimonio genetico. In fin dei conti, e per fortuna, siamo tutti africani. Le razze
non esistono'. Mama Africa'?, per chi la ricorda nella sua forma musicale, portava e
donava grandi valori a tutti coloro che sapevano ascoltarla, senza distinzione di
genere, colore, classe, specie.

Resta comunque utile parlare delle identita collettive, ovverosia dei vari
raggruppamenti, agglomerati, gruppi di persone, unite dagli stessi intenti o da
provenienze di varia natura, geografica, culturale, etnica, ideologica. Tutte
contingenze dettate dal tempo e dallo spazio, relativi. In teoria, nessuna materia é
identica a se stessa, se non in un ipotetico stato entropico totale, dove la materia
raggiunge lo zero termico, la pace assoluta, la morte definitiva. Pensare percio che
le identita collettive siano entita intoccabili e imperiture, ci porta fuori strada. O a
cozzare di alcune identita con altre, a conflitti identitari che possono generare
guerre, come accade per le identita promulgate dalle dottrine religiose. Quasi tutte le
identita collettive rischiano di finire in identita “corporative”, esclusiviste rispetto agli
altri corpi, sia individuali sia collettivi.

Scrivevo un tempo: «Se l'identita fosse una dolce appartenenza alla terra — cid che
si nasconde dietro ai termini “radici” ed “ethnos” — essa sarebbe niente di male e
solo che bene, perché grazie a quella rarefatta parola si impara a conoscere e
riconoscere, ad amare e a difendere il proprio territorio, ma quando quella stessa
parola diventa autoritaria, identita forzata, cristallizzata, per veicolare i suoi peggiori
derivati — Razza, Stirpe, Popolo con le lettere maiuscola — ecco, siamo di fronte

" Guido Barbujani, L’invenzione delle razze. Capire la biodiversita umana, Bompiani 2006.
2 Mama Africa, nome associato alla cantante attivista sudafricana Miriam Makeba, ma pure figura
mitologica dei canti di protesta delle generazioni nate dagli schiavi africani.

21



all’arroganza dell’'uomo che genera il suo mostro piu grande, funzionale ad una sola
cosa: la sua volonta di potenza»™.

Ecco perché dobbiamo utilizzare sempre con grande prudenza le identita collettive,
le quali possono aiutare a raggruppare caratteri, tradizioni, usi, costumi, in termini
positivi di riconoscibilita, nella relativita degli spazi e del tempo. Possono aiutare ad
unire le forze per raggiungere degli scopi, ma possono pure chiudere dentro a
gabbie corporative, identitarie, la liberta individuale, le liberta generali, e generare
mostri di arroganze degli uni sugli altri. Nel momento in cui si entra in una identita
collettiva bisogna sempre riconoscerne con spirito critico i suoi limiti, le sue funzioni,
segnare le contraddizioni quando emergono, abolire le parti marce, che uccidono gli
individui, le singolarita, la libera iniziativa. E uscire quando queste identita diventano
superiori al riconoscimento e al rispetto della stessa liberta individuale™.

Abbiamo tutti un’unica vita e nessuna identita collettiva la pud classificare. I
contrario: la nostra unica vita puo usare la classe, il gruppo, per liberare tutte le parti
del gruppo dalla dittatura di qualsiasi autorita superiore, dall’autorita dello stesso
gruppo, o di ogni gruppo che si presenta in modo autoritario e legittima la
prepotenza. Sia questo gruppo una religione, una nazione, una razza.

Come diventita siamo gli unici autori di noi stessi. Non facciamoci ingannare da
qualsiasi identita forzata. Perché di fatto l'identita - e la sua fallace autorita - non
esiste. Siamo traiettorie del nostro vivere, come direbbe Clarice Lispector'. Diventita
libere di scegliere dove andare. E di come mutare.

Siate il vostro divenire.

Appendice Digitale
approfondimenti e spunti teoretici del concetto tratti da ncpp.cloud e appunti successivi

- Non esiste Ia, le, identita. Esiste la tradizione, il carattere.

- Neppure una persona € identica a se stessa nel corso di un’intera vita.

- Non esistono i popoli, esistono i gruppi, le appartenenze, le costituzioni. Dietro a questi concetti di
molteplicita/pluralita “in qualche modo tra uguali”, si nasconde e si applica il concetto di identita. Ma I'identita di per
sé non esiste.

- L'identita € un concetto molto pericoloso su cui si costruiscono falsi poteri. Dove per falso si intende fittizio, funzionale
a qualche scopo. E un concetto infatti utile alla concentrazione di potere, positivo o negativo che sia. Un potere
autentico (etimologicamente autarchico, fondato sul proprio percorso), concreto, non sottomesso alla rigidita del

'3 Alberto Peruffo, Non torneranno i prati, Cierre 20212, p. 62.

4 Le identita collettive, quando diventano identita corporative escludenti, sopraindividuali, generano
doppi standard di valutazione e giudizio, morali a targhe alterne, “empatie selettive”, sentimenti d’odio
e/o indifferenze a livello di massa, comunita, nazione, con il rischio di alimentare politiche distruttive,
che possono portare a guerre, fino a perpretare crimini sistemici, pulizie etniche e genocidi, come
egregiamente spiegato nel recente libro di Roberto De Vogli, Empatia selettiva. Perché I'Occidente e
rimasto a lungo indifferente al genocidio di Gaza, Compagnia editoriale Aliberti 2025.

'® Clarice Lispector, La passione secondo G.H., Feltrinelli 2019. Cito alcuni passi straordinari, che
partono dalla lingua, che ci “plasma” e che ci cambia: «ll linguaggio € il mio sforzo umano. Per destino
devo andare a cercare e per destino torno a mani vuote. Perd — ritorno con lindicibile. [...] Ed & inutile
tentare di abbreviare il percorso. Esiste la traiettoria, e la traiettoria non & solo un modo di procedere.
La traiettoria siamo noi».

22



possedere, si basa tuttavia sulla capacita che ha il proprio carattere, la propria tradizione, di edificare un percorso
coerente di fronte alle continue alterita a cui si va incontro, giorno dopo giorno.

Siamo in continua autopoiesi.

L'unica “autentica” (autoriale) proprieta e possedimento siamo noi stessi, in continuo divenire. Siamo infatti identita
che perdono pezzi (diventita), cellule, ogni giorno, costretti a rinnovarsi costantemente. La coerenza (I'ipseita fisica,
corporea, etica, morale), una specie di permanenza del carattere, segna la traiettoria di questo rinnovarsi ed & I'unico
concetto che vale la pena di prendere in considerazione come autorevole sostituto dell’identita.

La coerenza ¢ fonte di autorita. Di un’autorita che sa riconoscere e relazionarsi con le altre autorialita.

La diventita? In parole povere, il nostro curriculum esistenziale. La traiettoria di un’esistenza. Consultabile sotto
molteplici aspetti.

Ancora sulle identita collettive. Esistono i singoli e le collettivita: le identita collettive sono la mutuale relazione tra le
due parti, tra il singolo e il collettivo, che appartengono ad un contenitore (comune) che ha la caratteristica della
permanenza, della coerenza, la quale & mutevole sia internamente (rapporto tra i due poli), sia esternamente
(rapporto con I'esterno). | caratteri politici di questa permanenza comune sono I'abitare uno stesso luogo, la lingua
che si parla, le tradizioni del posto, un rapporto sodale tra dominanze e minoranze, di varia natura. Le etnie stesse
sono delle identitd collettive mutevoli. E come un corpo che cambia nel corso del tempo mantenendo le
caratteristiche principali. Potra raggrinzire la pelle, perdere i capelli o averli bianchi, ma restera tale. Questo rapporto
tra i due poli restera salutare fin quando il concetto di comune (il concerto tra singolarita) funzionera e il pubblico (la
perdita di individualita) agisce solo come funzione di buon governo delle parti (come la mente per il nostro corpo). Ma
se il governo, la mente, uccide il corpo, pure I'identita collettiva muore, perché avra ucciso la singolarita delle sue
parti. Soprattutto se questo governo si credera imperituro, esclusivo, identico a se stesso. In realta il governo era
stato creato per far funzionare meglio le parti, valorizzarle, non per diventare un’entita a sé. Che di fatto,
materialmente, non esiste senza le parti.

Lidentita uccide I'individualita. Lindiviso invece pud divenire, essere una diventita, un unicum come organico e
traiettoria. Per un (in)certo periodo di tempo.

Il comunismo sovietico € un collettivismo identitario, coatto, dove tutti gli individui vengono resi identici: il comune
viene estremizzato e non esiste piu. Tutto & pubblico.

Noi miriamo invece a un collettivismo comunitario, collaborativo, dove gli individui condividono la vita e le possibilita
di esprimersi. Il pubblico & ridotto ai minimi termini.

Tre approcci diversi all'individuo secondo le categorie politiche dei poteri primari; pubblico: I'individuo & competitivo;
comune: l'individuo & collaborativo; privato: I'individuo & per sé.

Il privato tenderebbe a usare il pubblico per i suoi scopi. Nel comunismo di derivazione marxista-leninista, fino al
maoismo, l'individuo viene soppresso e anche il comune perde la sua originale propensione come spazio di
collaborazione tra diversita, singolarita. Ma € proprio dalla liberta individuale, imprevedibile, che avvengono i
miglioramenti della comunita. Tuttavia, un eccesso di competitivita o di egotismo preclude la stessa liberta: sia I'una
che l'altro aiutano a sviluppare l'individuo come ente libero, solo se evita I'eccesso e la specializzazione fine a se
stessa.

lo vedo il sano comunismo (il comunalismo bookchiniano) come un collettivismo collaborativo, un arcipelago che
lascia spazio alle liberta individuali, alla bellezza delle singole isole. Senza dimenticare le bruttezze e I'entropia
collettiva che tutti attanaglia e che alla fine rende davvero identici.

L'unica identita collettiva, in cui tutti ci riconosciamo, anche se morti, € la morte. Della vita. Per nulla “corporativa”. In
tutti i sensi. Dissolve pure i corpi. Un’identita “scorporativa”.

[ continua su NCPP https://ncpp.cloud/2015/01/12/identita/ - https://ncpp.cloud/2016/09/21/individuo/ ]

Geografie perdute e altre forme di secessione reale e/o simbolica

La geografia, concreta, € la scrittura del nostro corpo, dei nostri passi, sulla terra.
Nelle lotte contemporanee, nei conflitti di classe, tra categorie, pure nei processi
educativi, la geografia concreta € scomparsa dal nostro orizzonte. La “scrittura” qui
va intesa come lettura e attraversamento fisico e cognitivo, pure sentimentale. Dei

luoghi dove viviamo.

Ci siamo persi. «Siamo un popolo senza terra» dicevano due grandi poeti maledetti,

contemporanei'®.

'8 Lou Reed nella poesia del 1970 We are the people, ripresa in musica da Iggy Pop nel 2019,
nell’album Free.

23


https://ncpp.cloud/2015/01/12/identita/
https://ncpp.cloud/2016/09/21/individuo/

Non solo. Quella terra la consumiamo, la devastiamo. | territori stessi non sono altro
che I'espressione del rapporto tra esseri e terra, spesso tra esseri umani e “risorse”,
il loro lavoro organizzato, e quindi fortemente alterante. Un rapporto duraturo tra
esseri alteranti e la terra in cui hanno deciso di insediarsi. Insediamenti che durano
mesi, anni, secoli. Insediamenti artificiali, che possono andare piu 0 meno d’accordo
con il contesto naturale.

Territori che possono divenire perduti. Rovinati, dalla nostra misconoscenza, dai
nostri abusi.

Risulta a tutti ovvio che dopo le grandi accelerazioni tecnologiche introdotte con le
rivoluzioni industriali, in primis l'invenzione della macchine a grande potenza di
movimento/modificazione di materiali, gli artifici sono diventati sempre piu forti, piu
impattanti, piu presenti. L'avvento soprattutto del motore endotermico, a scoppio,
alimentato da carburanti (da energie in potenza contestualmente illimitate, sia in
quantita sia in qualita, perché importate, portate dentro, endo-termiche, molto piu
versatili ed efficaci dei motori esotermici), ancora oggi € una delle maggiori
applicazioni tecnologiche che porta avanti I'esercizio di potere nel consumo di terra,
territori, o semplicemente “suolo”, come definito nella superficiale terminologia
burocratica. Consumiamo suolo, come fosse cibo per il nostro insaziabile appetito.

Ma anche chi parla di “consumo di suolo” spesso non conosce i territori se non
superficialmente, sulle carte della burocrazia. Per capire se un territorio soffre o
gioisce bisogna attraversarlo, conoscerlo, abitarlo, viverlo, sentirlo. | politici di
professione, come la maggioranza della popolazione, docenti compresi a tutti i livelli,
salvo qualche rara eccezione, nei territori sacrificati al profitto, non sanno dove
vivono. Non conoscono la geografia - le acque, i fiumi, i torrenti, le rogge, le colline,
le doline, le rive, gli argini, i campi, i prati, i boschi, le foreste, le zone improduttive,
quelle produttive, quelle artigianali, industriali, le discariche - «non conoscono la
geografia» dove passano la maggior parte della loro vita. Questo soprattutto - e
proporzionalmente sempre di piu - quanto piu ci avviciniamo alle grandi
urbanizzazioni, alle citta, alle megalopoli.

La citta, come in origine il villaggio, € un concentrato di artificio. Di artifici, di
stratagemmi di vivibilita/abitabilita per rendere sempre piu confortevole la vita delle
persone. Nulla di male. Fino ad un certo punto. Tutto cid regge fino a quando c’eé
equilibrio tra le entrate e le uscite di materia-natura tra le parti in gioco. Quando
'essere umano chiede troppo ai territori, I'equilibrio si rompe e la terra non solo si
consuma in superficie, ma si ammala. Diventa fetida, inquinata, contaminata, sotto e
sopra, aria compresa.

24



Le geografie allora si fanno perdute, “smarrite”, come le definisce I'autorevole
geografo veneto Francesco Vallerani'’, e il declino della civilta dei territori - il
“progresso scorsoio” del poeta Andrea Zanzotto' - avanza. Nel Veneto di questi due
grandi difensori dei territori la monocoltura del vino, l'inquinamento chimico,
liperproduttivismo, l'urbanizzazione caotica, speculativa, hanno rovinato una terra
che nelle epoche precedenti era un esempio vivente di equilibrio tra umani e territori,
tanto da disegnare paesaggi - pagensi, cippi di confine piantati in terra - celebrati dai
piu grandi viaggiatori di tutti i tempi. Si pensi al Viaggio in Italia di J.W. Goethe'®, si
immagini a cosa “mirava” il poeta tedesco che scendeva dal Lago di Garda verso
Padova e Venezia. Alla sua ammirazione per il paesaggio palladiano. Cosa e
rimasto di tutto questo? E cosa puo rimanere in una “nazione” come [’ltalia dove la
geografia é stata di norma e di fatto cancellata dal’educazione scolastica?

Non solo i docenti che insegnano a tutti i livelli non conoscono i territori dove
insegnano, ma pure le direttive dei ministeri offendono i territori stessi eliminando dal
programma di studio la materia “geografia”. L'urbanista Francesca Leder, mia
compagna di lotta nei territori di conflitto socioambientale dove vivo, docente
universitaria, scrive: «per fare storie ci vogliono geografie»®. La conseguenza della
privazione della geografia potrebbe essere la fine delle storie, la fine della storia, il
«suicidio del territorio», di cui io e Francesca parlammo anni fa per sottolineare cosa
stava accadendo nelle terre contaminate da Pfas, la piu grande contaminazione di
acque ad uso umano del mondo occidentale. Terre gia messe in serio pericolo da
altre criticita e dove i suicidi dovuti al fallimento della logica del profitto e del “lavoro
ad ogni costo” erano e sono all’'ordine del giorno.

Non bastasse questo, questa “secessione” reale dai territori, divenuti tappeti
sconosciuti del nostro agire, sotto cui buttare le scorie, le polveri, con il benestare e |l
perdono delle chiese e dei tribunali, ad un certo punto del grande sviluppo
economico da tutti beneficiato (diventato “oltremisura”) si € inserita la prepotenza
politica di ideologie separatiste - secessionismi simbolici, “leggeri”?' - mediante cui si
voleva e si vuole isolare queste terre dai migranti o da altre terre meno fortunate.
L'ingenuo razzismo degli italiani del nord (degli indigeni in senso lato), dei “Leghisti”,
dei veneti, dei lombardi, verso i meridionali, i “negri”’, i migranti, & solo un esempio
locale di una forma generale di “esclusivismo dei pre-potenti” verso i meno fortunati,
esclusivismo che un tempo prendeva la via dei colonialismi classici e oggi si
ripercuote sotto forma di razzismi ambientali, oltre che di razzismi di comodo, per
'appunto “ingenui”, superficiali. Razzismi che si esprimono mediante rifiuti tossici e
letame chimico esportato o lavorato altrove. O attraverso “lavori forzati” - sottopagati
ed esposti a tossicita varie - presso i capannoni locali, riservati alle maestranze

" Francesco Vallerani, Mauro Varotto, I/ grigio oltre le siepi. Geografie smarrite e racconti del disagio
in Veneto, Nuova Dimensione 2005.

'8 Andrea Zanzotto, In questo progresso scorsoio, Garzanti 2009.

® J.W. Goethe, Viaggio in Italia, vv.ee.

2 Introduzione a Alberto Peruffo, Non torneranno i prati, Cierre 20212, p. 21.

21 V. lo straordinario saggio-viaggio di Paolo Rumiz, La secessione leggera, Feltrinelli 1997.

25



emigrate dai paesi piu poveri. Che vengono chiamati in questi territori per sfruttare al
massimo lavori che nessuno vuole piu fare. Territori perduti.

Tuttavia, dagli uni e dagli altri, dai fortunati agli sfortunati*?, e pure tra i movimenti in
lotta, emerge questo straordinario elemento comune, sopra accennato: la
mis-conoscenza dei territori, delle geografie concrete, delle acque e dei monti, dei
piani e degli scoscesi, delle memorie e delle genti che vi hanno vissuto.
Misconoscenza che diventa mediante |la dottrina delle identita farlocche, di storie
inventate o spannometriche, dis-conoscenza. A questa secessione reale e
simbolica, di fatto o scolastica, bisogna rimediare. Dobbiamo ritornare ad
attraversare i territori, viverli, abitarli, conoscerli nei loro elementi primari: acqua,
aria, boschi, terra, genti. Scoprire tradizioni e valori-lavori, criticare dove serve e
intervenire se vediamo manipolazioni delle memorie. Altrimenti la morte del territorio
e delle sue genti € inesorabile.

Per questo e per altro diventa oggi necessaria la pratica della geografia concreta,
per difenderci e per sconfiggere la prepotenza. Piu avanti daremo delle indicazioni e
forniremo degli esempi. Per ora basti questa considerazione fattuale: & stato grazie
alla nostra conoscenza concreta, palmo a palmo dei territori - non a “spanne”?,
messe davanti al viso di chi fa demagogia - che siamo riusciti a sconfiggere i
prepotenti e a fare chiudere fabbriche come la Miteni e a portare le multinazionali
coinvolte davanti al “potere comune” del popolo, in Corte d’Assise?*. Per esautorare
le stesse autorita territoriali, colluse, mistificatrici, responsabili della morte sociale dei
nostri territori.

22 Da segnalare il libro del presidente della Regione Veneto, Luca Zaia, | pessimisti non fanno fortuna,
Marsilio 2022. In questo ridicolo saggio identitario si capisce che lo scopo dei “veneti identitari” & fare
“fortuna”, sulla pelle degli sfortunati. Niente di nuovo sotto il cielo della prepotenza, solo colorato di
buonismo e ottimismo, che portera alla Legge 86 Calderoli del 2024 sull’aufonomia differenziata -
dove la differenza € tra pessimisti e ottimisti, tra bianchi e neri - legge scritta dal’'omonimo senatore
Roberto Calderoli, celebre per le uscite “razziste” contro immigrati e italiani sfortunati del sud. La
Legge al momento & sotto le forche dell'incostituzionalita.

= |’espressione idiomatica “a spanne”, molto usata in Italia, specie in Veneto, quando si vuole parlare
0 dare misure in modo approssimativo, fu usata inconsciamente dal Presidente Zaia nel 2017
quando, con fare pseudoscientifico, disse di aver dato i limiti dei Pfas “spannograficamente”.
Nacquero cosi gli Spannoveneti, il termine satirico, ma di valore antropologico, che si trova nel
sottotitolo del libro citato Non torneranno i prati. Storie e cronache esplosive di Pfas e Spannoveneti.
Esso definisce, nel precipuo delirio identitario veneto, «una nuova “razza” che ragiona e fa affari a
spanne, creando danni irreversibili».

24 Dal 2021 al 2025 ¢ andato in corso in Corte d’Assise il Processo Pfas Miteni contro le multinazionali
tedesche, belghe, giapponesi e italiane responsabili del piu grande inquinamento delle acque ad uso
umano della storia occidentale. Processo partito grazie alle lotte raccontate nel libro citato Non
torneranno i prati. La sentenza della prima corte, in data 26 giugno 2025, sentenza ritenuta “storica”,
ha condannato penalmente 11 imputati, riconoscendo I'atto doloso, comminando pene per 141 anni di
reclusione e un centinaio di milioni di euro per risarcimento danni. Queste le mie parole alla stampa il
momento subito dopo la sentenza: «Sentenza esemplare. Che dimostra che le grandi proprieta —
specie le multinazionali — sono potenzialmente criminali e possono essere fermate. Ora dobbiamo
rivolgere lo sguardo contro chi ha permesso tutto cio».

26



Appendice Digitale
approfondimenti e spunti teoretici del concetto tratti da casacibernetica.cloud

- La geografia concreta «& la scoperta/difesa “attiva” del territorio mettendoci i propri piedi, uscendo dalle scuole e dai
libri, dagli uffici e dalle mappe istituzionali, condividendo I'esperienza con altri e grazie a qualcuno che ti aiuta a
leggere il territorio, in ascolto della memoria che ogni luogo custodisce e col fine di aiutarci a fare i “giusti rispettosi
passi”. Un uscire non solo “a veder le bellezze, ma anche le bruttezze” - cosi spiega il docente Dario Dalla Costa
prima di un’uscita territoriale, richiamandosi alle parole di scrive.

- «Non dobbiamo trascurare mai la forza rivoluzionaria e fondativa — di ogni civilta — della geografia concreta:
camminare insieme nei territori & non solo la base di partenza, ma I'unica soluzione oggi — la salvezza per i nostri
luoghi devastati — per poter tornare a vivere bene nelle terre dove si vive. Una soluzione che deve diventare pratica
quotidiana» - scrivevo nel 2019. Nel link sotto le tracce dell'articolo per leggere il seguito.

[ continua su CCC htips://casacibernetica.cloud/?s=geografia+concreta ]

Crimine sociale e crimine ambientale

«ll crimine ambientale & un crimine sociale, esternalizzato, all'ennesima potenza»®.
Dopo aver parlato di geografie perdute e di dissociazioni dai territori da parte di chi li
abita o di chi esercita il potere, il passaggio successivo & di affrontare la
connessione latente tra crimine sociale e crimine ambientale. Una connessione
indissolubile, se non nel caso che si consideri il sociale, il lavoro ad esso correlato,
come un compartimento stagno, staccato dall’ambiente. Cid che di fatto & avvenuto -
teoricamente e praticamente - per molti anni nelllambito delle lotte sociali, troppo
concentrate sui conflitti di classe. Tuttavia, gli scarti fisici del lavoro - volontario o
coatto, giusto o ingiusto - hanno continuato ad uscire. Nel’ambiente. Gli scarti fisici
del lavoro possono essere sostenibili o tossici.

Questo passaggio - dopo aver parlato di geografie perdute, immaginando eventuali
responsabilita - comporta uno slittamento dalla colpa al dolo, dalla negligenza
operativa alla consapevolezza che si sta facendo del male per fare profitto. Un
profitto a tutti i costi, anche mettendo in conto la vita degli stessi operai e dei
cittadini, soprattutto nelle zone del mondo oppresse dal capitalismo e da altre
pratiche di prepotenza. Non solo, pure nelle zone remote che ricevono I'impatto?.

In calce, nell’appendice digitale citata nella nota, approfondisco il testo della prima
citazione, dove ho sviluppato nel dettaglio teoretico il concetto di crimine ambientale.
Qui mi preme soffermarci solo su alcuni dettagli utili alla nostra causa: la sconfitta
della prepotenza, la stessa prepotenza che porta prima al danno preterintenzionale,
che presto si trasformera, dopo aver avuto la contezza del danno, in crimine vero e
proprio.

% Per dettagli teoretici e approfondimenti, come appendice digitale, vedere Crimine ambientale di
Alberto Peruffo in Laboratorio Politico di Ecologia (in laboratoriopolitico.org, ultima consultazione 22
aprile 2025).

% Christian Sonne, Kim Gustavson, Rossana Bossi, Jens Sgndergaard, Jean-Pierre Desforges, Eva
Cecilie Bonefeld-Jgrgensen, Rune Dietz (2025). Ubiquitous global use of persistent PFAS threatens
Arctic Indigenous peoples for decades to come. Cell Reports Sustainability.

27


https://casacibernetica.cloud/?s=geografia+concreta

Torna utile qui riportare brevemente la distinzione tra crimine, reato e disastro.

Il disastro, come suggerisce l'etimo latino “dis-astrum”, & «la negazione di una
bellezza somma e irraggiungibile, “sparsa”, come quella di un cielo o di una stella,
lastrum latino». Un disastro quindi si espande per via “naturale”, superiore alle
stesse forze umane, incontenibile per le conseguenze, le quali forze, se
intervengono nel provocarlo, possono essere soggette a colpa, a reato, che genera il
danno, che spesso si rivela preterintenzionale, oltre le stesse intenzioni dell’'uomo:
sono consapevoli che faranno un danno, ma non sempre hanno contezza del
disastro ambientale che possono generare. Nel caso tuttavia che queste intenzioni
siano chiare e perseguite per scopi precisi - come fare profitto sulla pelle degli
sfortunati, superando la stessa colpa di negligenza operativa - facendosi beffa di
eventuali prevedibili conseguenze - il disastro ambientale si trasforma da reato in
crimine ambientale, in azione dolosa. Non voglio tuttavia soffermarmi neppure sugli
aspetti giuridici, contingenti alle varie giurisprudenze.

Appare invece fondamentale, nel caso ci soffermassimo solo sulle forze in gioco -
sulla potenza che diventa atto - che un crimine ambientale, o un reato, non puo
essere generato dalla sola forza di un singolo uomo, preso nella sua accezione di
essere primitivo, non dotato di scienza e tecnologia, di apparati cognitivi e tecnici.
Anche sganciare una bomba per propria scelta individuale o avvelenare un corso
d’acqua mediante agenti chimici scoperti dalla scienza, tali azioni individuali sono il
frutto di soluzioni-studi-progetti collettivi, storicamente depositati: un uomo primitivo,
non dotato di forze o interessi sociali, mai riuscirebbe a fare un danno ambientale
“astrale”. Il crimine ambientale & sempre un crimine che arriva dalla forza aggregata
di piu uomini - sia essa fisica 0 anche solo cognitiva, ereditata dalla tecnica - cioé
dallo sfruttamento-coinvolgimento del’'uomo sulluomo (nella sua accezione neutra,
di essere umano), ovvero sia dallo sfruttamento di una forza lavoro o cognitiva che
aggregata con altre forze ottiene la potenza necessaria per creare effetti consistenti,
contestuali, ambientali, a cui saranno soggetti tutte le altre creature (umane e non
umane) che abitano quei luoghi dove il disastro avviene. Un uomo da solo, con le
sue povere e rudimentali forze, difficilmente fara un disastro. Un’eccezione sono gli
incendi dei boschi, che possono essere di natura pure dolosa, ma che la stessa
natura riesce a riparare e a contenere gli effetti “astrali”. E che sono tuttavia causati
da intenzioni sociali.

Il crimine ambientale avviene soprattutto se questi luoghi sono “perduti”, smarriti,
non sono vissuti, presidiati, conosciuti, attraversati, amati, sentiti. Ecco che lo spazio
per il crimine ambientale, che € sempre un crimine sociale (a doppia mandata:
creato dalla forza socializzata e che ritorna nel sociale, nella vita di tutti) diventa una
prateria, abnorme. Una prateria bruciata, dove addirittura gia i boschi non
crescevano. «Non torneranno i prati» scrivevo diversi anni fa per spiegare o per
provocare in modo evocativo la necessita di prendere posizione, alzarsi in piedi, far

28



valere i propri corpi e le proprie voci, per fermare le prepotenze industriali e
iperproduttiviste che stavano devastando i nostri territori: sovrapproduzione chimica
tossica industriale (Pfas e concerie), basi militari di Vicenza (con tutte le
conseguenze sociali e ambientali portate dalle stesse), Superstrada Pedemontana
Veneta (in mano a pratiche che molti analisti hanno definito mafiose per quanto
riguarda appalti, gestione delle maestranze e qualita dei materiali, alcuni dei quali
documentati come tossici), TAV (miliardi di euro per pochi chilometri lineari, consumo
di suolo, mancanza di rispetto delle cittadinanze, oppresse da cantieri ed espropri in
zone affettivamente abitate), Sliding Center di Cortina per le Olimpiadi (costato il
doppio di quello pattuito, sradicando un bosco secolare di larici), e tutto lo sperpero
di denaro pubblico in grandi opere inutili e ad alto rischio ambientale per i cittadini.

Si capisce quindi 'importanza di mettere a fuoco il concetto di crimine ambientale
come crimine sociale, allennesima potenza, sia per la sua incontrollabilita una volta
generato (per una somma di fattori che tendono ad amplificarlo) sia per la sua
estensione (che lo estendera a tutto I'ecosistema, sia alle parti biotiche che a quelle
abiotiche). In questo concetto, che riguarda tutte le nostre vite, indistintamente,
quindi la vita di per sé, sta racchiuso il fuoco principale della nostra lotta per un
mondo migliore. Chi attenta allambiente non solo attenta alla vita, a noi tutti, in
quanto produce effetti sociali indubitabili (come gli effetti sanitari, quelli sulla salute
pubblica, sui singoli contati statisticamente), ma attenta anche alla dignita del
consesso umano, della societa, di una civilta, poiché attenta alla responsabilita degli
agenti umani, appropriandosi indebitamente della loro forza lavoro, della loro forza
cognitiva, delle loro vite, mettendole a repentaglio, giocando spesso su
nascondimenti, fraintendimenti, manipolazioni, storture semantiche.

Si deduce quindi questa nota operativa: per fermare il crimine ambientale, o anche
solo il danno preterintenzionale, bisogna fermare il crimine sociale, la causa sociale
che porta al danno, al disastro, alla morte. Bisogna fermare lo sfruttamento
delluomo sulluomo che crea quelle forze aggregate, super potenti. E questo lo si
puod fare intervenendo sui costrutti sociali - costumi, abitudini, modelli, pregiudizi
culturali, tradizioni, singoli modi di agire, leggi - che sono alla base e a fondamento
delle azioni che porteranno agli esiti negativi che tutti conosciamo, non ultima la crisi
climatica in corso per cause antropogeniche. Ecco perché il tema della lotta di classe
- sociale - resta ancora fondamentale, anche se va superato e declinato alla nuova
situazione, molto piu sistemica, non solo bifronte tra capitale e lavoro. Bisogna farlo
uscire dalle fabbriche, dal lavoro. E bisogna far entrare nei luoghi di lavoro
I'ambiente. «Ambiente e Lavoro compagni di vita»?’ - scrivevo parlando ai sindacati
coinvolti dal crimine ambientale - sapendo che il primo precede il secondo, poiché se
muore il primo, muore anche il secondo.

27 V. il mio omaggio a Mario Rigoni Stern, per il provocatorio discorso di apertura al Congresso
Provinciale della CGIL, invitato a seguito del mio attacco ai sindacati per il conflitto emerso tra lavoro
e ambiente nei territori dove vivo, per il “disastro” ambientale provocato dall’inquinamento da Pfas, in
Non torneranno i prati, op.cit. pp. 85-98.

29



E bisogna fare questo senza pensare che tutto si risolva in una lotta di potere. O tra i
poteri.

Anzi, I'intervento piu efficace, prima ancora che sulle strutture di potere, va fatto sulle
strutture di autorita che fanno da fondamento ai poteri tossici. Va fatto esautorando
le autorita tossiche, legittimanti lo stesso operare di quei poteri. Molte di queste
autorita tossiche, come dimostra la storia dei crimini ambientali nelle zone di
sacrificio, ad alto e basso reddito, sono all’interno delle istituzioni (universita
comprese) e colludono con i poteri forti tradizionali o innovativi, siano esse mafie o
multinazionali o apparati tecnologici digitali transnazionali. In sintesi, esse tengono in
piedi tutto quel mondo che ha reso I'economia (I'oikos) una finanza (finantia, fine
ultimo), che ha reso la terra dissociata dai suoi abitanti, tutti chiusi nella loro asettica
e perfetta, confortevole, casa finale (I'oikos-crazia, I'ecocrazia® al negativo, dove
eco significa propriamente, “casa” privata, e non “ambiente” comune). Una casa
senza piu un pezzetto di terra-non-artificiale “intorno”. Di fatto: I'omicidio
dell’ambiente. Il crimine di cui parlavamo.

Ecco, l'attacco va fatto contro le autorita, siano esse istituzioni (come universita o
altre strutture dellamministrazione), siano esse servitu apparentemente
“indipendenti”, al soldo invece del pre-potere. Le stesse che hanno messo al centro
del mondo il profitto, il denaro, 'uomo esclusivo, o eletto da una divinita confessata,
o da una dottrina, o da un popolo credulone, che si identifica, che spera di diventare
quello stesso uomo esclusivo. Prima i Veneti, prima gli Italiani, prima I'Occidente,
prima 'Uomo. In quel prima - pre - sta tutta I'arroganza di chi si crede di essere
I'eletto. Sfruttando gli altri. Invece non esiste un prima, un pre. E se questo “prima”
davvero dobbiamo enunciarlo, si chiama “ambiente”. Dove noi tutti - biotici e abiotici,
umani e non umani - stiamo, abitiamo, transitiamo. Per questa ragione dobbiamo
usare il termine “crimine ambientale” - portarlo davanti ai luoghi del misfatto - ogni
qual volta riconosciamo i responsabili “consapevoli” della devastazione dei nostri
territori. Una devastazione che lungi dall’essere solo “ambientale”, sara per causa ed
effetti pure “sociale” e quindi, in ultima analisi, morale. Che puo portare al fallimento
un’intera civilta.

La lotta contro i crimini ambientali - che sono crimini sociali - diventa quindi una

priorita al pari della lotta contro i crimini sociali, perché dietro ad ogni crimine
ambientale si nasconde un crimine sociale, all’ennesima potenza.

Capitalismo di specie o “suprematismo antropico” (’'Umana Pre-Potenza)

% Niente a che fare con il governo ecologico enunciato nel libro Prove di ecocrazia di Fabio Nicolini,
Albatros 2023, od opere simili, che ipostatizzano I'ecologia. Il dominio della casa, del domus, del
domestico & un dato di fatto dell’'uomo artificiale.

30



Il capitalismo nella classica accezione definita da Marx e dagli economisti classici®® -
come modo di produzione che ha per fine il profitto, il denaro per il denaro,
I'accumulo di merci e plusvalori, i relativi mezzi, di proprieta degli imprenditori - visto
alla luce della grande crescita demografica umana, quindi della presenza della
specie umana sui suoli, sulle superfici di tutto il pianeta, con il relativo impatto
sull’ecosistema, mostra il suo limite come categoria.

Di fatto, proprietari o non proprietari, capitalisti 0 non capitalisti, comunisti o non
comunisti, operai e imprenditori, in altre parole 'onda “capitalista” del produttivismo
globale, ossia di accumulo e di spostamento/scambio dei materiali, positivi o
negativi, siano essi materie usate/utilizzabili o scarti, ha travolto il pianeta intero,
superando - per certi fattori scientificamente riportati®® - i limiti di sostenibilita del
pianeta stesso, soprattutto grazie alla grande potenza dell’artificio umano, che si
sviluppa in mille rivoli divenuti incontrollabili. Si capisce quindi che volenti o nolenti -
capitalisti o non capitalisti - siamo sommersi da questo tsunami di produzione e dai
relativi scarti (quelli di cui parlavamo nel capitolo precedente) e che quindi di fatto
possiamo parlare di un “capitalismo di specie”, a prescindere dalle responsabilita
intraspecifiche.

Ossia possiamo parlare di capitalismo come accumulo esagerato causato dalla
specie umana, che sta pesando, opprimendo tutto il sistema-mondo. Questa epoca,
dotata di una forza antropogenica senza precedenti, che sta cambiando le sorti del
mondo, alcuni 'hanno chiamata antropocene, altri capitalocene® (per dare maggiore
peso alla parte dellumanita che ha sposato il capitalismo economico). Resta il fatto
che comunque - a prescindere dal nome dellepoca - la forza di
produzione/accumulo/scarto delluomo resta indubitabile, tanto da connotare I'essere
umano come l'unico dominatore/signore del mondo, rispetto a tutte le altre creature,
biotiche e abiotiche: 'umano €& la specie piu impattante del pianeta, presente
ovunque, a tutte le latitudini e le longitudini.

Il nostro “capitalismo di specie” (a prescindere dall’essere piccoli o grandi proprietari
di mezzi e merci, poveri o ricchi, giusti o ingiusti) sta distruggendo il pianeta. La
supremazia della specie umana, dunque il “suprematismo antropico”, umano, se
volessimo liberarci dalla categoria limitata - nel senso marxista - di capitalismo, sta
mettendo in ginocchio il sistema-mondo e cido che dobbiamo attaccare noi dunque
non €& solo il capitalismo storico, ma pure il capitalismo che & entrato in ognuno di

2 Dizionario Marx Engels, a cura di Fulvio Papi, Feltrinelli 2021.

30 Sui confini di sicurezza planetari v. Steffen W. et al. (2015). Planetary boundaries: Guiding human
development on a changing planet. Science, v. 347, 6223. Vedi anche Il limite planetario di Dario
Zampieri in PFAS.land (ultima consultazione 22 aprile 2025).

¥ Lewis S.L., Maslin M.A., Il pianeta umano. Come abbiamo creato I'’Antropocene, Einaudi, Torino
2019. Moore, Jason W., Ecologia-mondo e crisi del capitalismo: la fine della natura a buon mercato.
Verona Ombre Corte 2015. Vedi anche la voce Antropocene di Dario Zampieri e Capitalocene di Alice
Del Gobbo in Laboratorio Politico di Ecologia (laboratoriopolitico.org, ultima consultazione 15 febbraio
2025)

31



noi, in tutta la specie umana, che & diventata la specie suprematista del pianeta. In
altre parole, dobbiamo attaccare la pre-potenza umana portata al livello piu alto, a
quello di specie.

Essendo nel mondo anglosassone lo stesso termine “suprematismo” - che esprime
la prepotenza umana - in parte equivocabile, perché usato per definire la classe
bianca, razzista, capitalista nordamericana - anche qui, la classe di fatto,
storicamente, piu responsabile della morte (mortificazione) del pianeta - ho proposto
per i docenti e attivisti americani con cui condivido le lotte, la locuzione “arroganza
umana”. Per la lingua inglese infatti la parola pre-potenza, termine composto da
prefisso e nome astratto, risulta difficimente traducibile. The Human Arrogance
abbiamo ritenuto sia il termine-espressione piu pertinente e semanticamente
“potente” per esprimere il concetto di “potenza a priori” - il pre-potere - caratteristica
precipua della specie umana, “potere a priori” che richiama il potere nascosto nella
potenza creatrice della mente umana e delle sue forze operatrici, nonché degli
accumuli di ricchezza e di riserve naturali prodotti storicamente dagli sviluppi della
nostra intelligenza collettiva.

The Human Arrogance (a significare 'Umana Pre-Potenza) - non potendo usare
overbearing o simili - usato per la prima volta in un articolo in lingua inglese contro il
capitalismo®?, esprime con forza sufficiente la “prepotenza” che supera lo stesso
concetto economicista di capitalismo: 'arroganza umana contraddistingue in primis
non solo il capitalista che sfrutta la forza lavoro di un sottomesso, ma anche
'arroganza di specie, del’'umano nei confronti della natura, quando non considera la
natura (I'altro da sé) come tale (come “risorsa” limitata e rispettabile, “che risorge”),
ma solo come dato/elemento al suo semplice servizio, sotto il suo dominio (come
risorsa economica, da mettere a servizio o a profitto). Arroganza che pud anche
uscire dalla categoria del ricco proprietario (capitalista) e appartenere a noi tutti
(proletari) quando aspiriamo alle stesse ricchezze o quando sfruttiamo la natura
come fosse una terra “perduta”, un qualcosa senza valore per sé, una creatura o
una materia da usare tra le tante, un substrato infinitamente attingibile, ovverosia un
insieme biotico e abiotico, a fondo perduto. Che pud anche non “risorgere”.

Contro questa arroganza noi dobbiamo alzarci in piedi, mettere delle barriere
insormontabili, ribellarci in varie forme, soprattutto trovando parole di senso
compiuto, esautorando la sua fondatezza, il suo fondamento. L'umano non € la
specie che domina il pianeta, perché il pianeta non pud essere dominato. Anzi, un
suo cambiamento di stato pud cancellare definitivamente la specie umana.

32 «We have passed the limit of livability, therefore we must apply “the art of legitimate beyondness”.
Capitalism is one of the worst expressions of human arrogance [umana prepotenzal» in Alberto
Peruffo, Capitalism must be stopped, not reformed, Z Magazine September (Monthly Review), New
York 2023.

32



Lotta di sistema e non piu solo lotta di classe

La Pre-Potenza Umana - il concetto di Human Arrogance - ci da la possibilita di
uscire dalla semplice lotta di classe e di fare un passaggio di stato anche nelle lotte.

In modo spontaneo, nel pieno della lotta contro una delle entita® che ha oltrepassato
i confini planetari di sicurezza di cui sopra (gli “inquinanti eterni”, i “forever
chemicals”, i PFAS), scrissi queste parole, il 31 ottobre 2017, dopo essere stato
protagonista e testimone di uno storico blocco:

«Non ha piu senso parlare di lotta di classe. Ma di lotta di sistema»®*.

Lo scrivevo a caldo come scrittura operativa necessaria alla lotta - al movimento No
Pfas - in quel preciso momento. Una riflessione operativa che guardava a cid che
era appena accaduto e che ci proiettava in avanti. Dopo quella prima riga di
apertura, continuavo cosi:

«Non ha piu senso parlare di lotta tra classi di umani quando tutti gli umani vivono
addomesticati nelle citta, nei grandi o piccoli centri urbani, nelle comodita delle loro
case o dei loro giardini, e tutti aspirano al vertice dello stesso sistema. O a non
essere disturbati e a vivere nelle retrovie, vendendo la propria anima, pur di stare
tranquilli, sicuri, nutriti, serviti. Con la possibilita di salire 0 scendere in questa cieca
scala sociale dei divertimenti. O degli spaesamenti.

Questo senso di spaesamento I'ho notato oggi vedendo una parte degli
operai/impiegati/dirigenti della MITENI®*® fermi nelle retrovie. Alcuni di loro hanno
insultato o deriso gli attivisti. Dalle retrovie. Senza rendersi conto di essere, nella
derisione e nell'insulto, nel produrre sempre e comunque, sotterrando le proprie
responsabilita, complici di questo sistema. Che addomestica e che rinchiude nel
proprio giardino. Nella propria fabbrica. Nella propria singola vita.

Gli umani, spaesati? Non solo. Peggio. “Addomesticati”! Si, perché resi troppo
domestici, “dominati”, succubi del dominus di turno, che pud essere addirittura un se
stesso, infilato nella domus, nella casa sicura, a cui puoi dare di tutto, perfino acqua
contaminata, acqua chimicamente lercia, ma filtrata: I'importante & che dietro ad
essa ci sia una parvenza di benessere, una parvenza che pud nascondere anche i
misfatti piu criminali, come [I'avvelenamento delle risorse primarie che sono

33 Dario Zampieri, 26 gennaio 2023. Hot Spot Veneto. Una devastazione territoriale. Elementi di studio
per la contaminazione globale. Pfas tra le nuove entita: il limite planetario - in Pfas.land (cit.).

3 Alberto Peruffo, Non torneranno i prati, Cierre 20212, p. 177. Comparso per la prima volta in rete su
Facebook il 31 ottobre 2017 e ripreso su CCC - casacibernetica.cloud

% La MIT-ENI, nome composto in origine da Mitsubishi ed Enichem, & stata I'azienda responsabile del
pit grande inquinamento chimico da PFAS al mondo. Societa proprieta prima della famiglia capitalista
dei Marzotto di Trissino e poi di diverse multinazionali straniera, chiusa nel 2018 a seguito della
nostra lotta e portata a processo nel 2021 e condannata nel 2025 (v. nota 22).

33



patrimonio di tutti, anche di chi non approva questa sistema. Generazioni future
comprese. Figli dei poliziotti e degli operai compresi. O di altri esseri viventi, siano
essi animali, vegetali o quella parte di umanita che ha deciso di uscire da questo
sporco gioco, da questo SISTEMA che ha messo 'uomo sopra a tutto e sopra a tutti.
Senza limite. Senza limiti.

Oggi, con questa azione simbolica e fisica allo stesso tempo, gli “animali”, la parte
dell'uomo piu INDOMESTICA, ha deciso di ribaltare le condizioni della lotta e farla
diventare non piu una lotta di classe ma una lotta di sistema. Contro la parte
peggiore dell'uomo, che non ha classe. Ma che & un sistema. Perché tutti ci sono
dentro. Noi dobbiamo fermare tutto cid. Tutto cid che sta uccidendo il pianeta. C'é
necessita di un default. Anche economico, per fermare queste produzioni di morte».

Gli animali erano le Climate Defense Units dei centri sociali del Nordest, gruppi
informali di giovani - travestiti con maschere di animali e tute bianche - che
partecipavano alle nostre lotte, molti dei quali poi confluiti o ispiratori del nascente
movimento Fridays For Future. Di fronte avevamo la Polizia in tenuta antisommossa.
| criminali non erano i giovani, ma l'azienda Miteni che aveva contaminato tutti,
perfino i propri figli e i figli dei poliziotti.

In un altro scritto teorico, quello citato sopra, sul crimine ambientale, scrivevo:

«Ecco perché in tempi sistemici — di crisi sistemica — non ha piu senso parlare di
lotta di classe se non viene portata ad un livello superiore, a lotta di sistema, dove le
stesse classi in lotta prendono coscienza della loro interrelazione e dei danni che
escono dalle loro lotte, specie se non si identifica, il vero nemico, politicamente
inteso. La classe che ha messo in crisi tutte le altre, tutto il sistema mondo. La
classe cosiddetta “capitalista”, nella cui pervasivita puo rientrare la stessa classe
operaia se accetta le condizioni illusorie di vita del sistema capitalista, soprattutto
quando ¢é fuori dalle fabbriche dentro le quali si compie ripetutamente,
silenziosamente, il crimine ambientale».

Non & qui ora il caso di fermarsi troppo sul concetto di lotta di sistema, delineato gia
bene in questi estratti e affrontato teoricamente nell’appendice digitale a cui rimando
in calce, dove parto dal concetto stesso di “classe”. Quello che mi preme sottolineare
ai fini degli obiettivi di questo scritto - la sconfitta della prepotenza - & la “nostra
potenza” (direi e dird piu avanti, la post-potenza) racchiusa in questo slittamento di
fuoco, di obiettivo, sul nostro nemico; nemico che puo essere all'interno della nostra
stessa classe (se abbraccia gli ideali e le abitudini della classe ispiratrice, quella
capitalista nel senso classico del termine) e che quindi allarga il fronte del nostro
conflitto. Non solo piu dentro alle fabbriche, ma ovunque dove il concetto di dominio,
di prepotenza, di superiorita umana (intraspecie-razzismo, o interspecie-specismo)
ha messo radici e alimenta le barbarie del nostro sistema-mondo. Come detto

34



altrove, la pervasivita della prepotenza tipica del capitalismo, portato a sistema, ha
superato gli stessi confini di classe.

La lotta di sistema €& quindi il nuovo fronte delle lotte sociali, ambientali, climatiche e
molti di noi ci sono gia dentro da anni. Ci mancano solo delle buone strategie e delle
buone armi. Nonviolente, come l'autorita positiva. L'autorita positiva non ha mai
bisogno della violenza, anche se la violenza rimane un’opzione praticabile in casi
estremi, quando uno sta per ucciderti o violentarti senza che tu riesca ad alzare una
parola sensata.

La parola sensata, mirata, autorevole, nel posto giusto, al momento giusto, con i
nostri corpi, deve essere I'arma irriducibile, immerceficabile, del nostro agire che
portera a sconfiggere la prepotenza.

Piu avanti vedremo alcune strategie, regolari e irregolari, come «I'arte della legittima
oltranzay, la capacita di lavorare sul limite massimo della nostra forza, dimostrando
che essa esiste, potente, e che non supera mai il limite della violenza, ma che rende
tutti consapevoli che potrebbe anche superarlo (come lo fanno di norma i nostri
avversari, violenti e di fatto omicidi). Anzi si limita a sublimarla in forme creative di
opposizione, blocco, presenza. “Sbordeggiando” a volte, in modo imprevedibile, ma
sempre rientrando nei limiti superati. Anche per questioni di etica, di comportamento
coerente con quello che si vuole cambiare e sconfiggere: I'oltraggio ai limiti della vita
fatto dai nostri avversari. Da nostri “nemici”.

Concentriamoci ora invece sulla natura nonviolenta dell’autorita positiva andando a
capire come la violenza e l'inerzia siano la base della pre-potenza che dobbiamo
sconfiggere.

Appendice Digitale
approfondimenti e spunti teoretici del concetto tratti da ncpp.cloud

Nella “cartuccia” teoretica Classe e non piu lotta di classe (NCPP 2020-2024), partendo dal concetto di classe, elaboro la lotta
di sistema. Riporto sotto alcuni estratti, ma rimando al testo completo per una piu ricca argomentazione. Lascio i grassetti
originali, utili come sottolineature semantiche.

- Ci sono due modalita dell'interclassismo. Uno genera una lotta positiva, un sano conflitto. L’altro un
addomesticamento diffuso. Interclassismo positivo: lotta che mantiene una certa mobilita, in contatto con I'alterita.
Inteclassimo negativo: pacificazione sociale che implode su se stessa, dimenticando I'alterita. Quando in una societa
si arriva allo stallo dell'interclassismo negativo, dove la lotta di classe e i suoi effetti benefici sono stati disinnescati
dal sistema, bisogna passare alla lotta di sistema.

- In epoca contemporanea — dove bisogni e desideri sono estesi a tutte le classi con la possibilita di salire e
scendere, di ambire senza condizioni, senza una precisa scelta di classe — la lotta di classe é superata dalla lotta
di sistema. Il nuovo nemico da combattere non & piu “solo” il padrone, ma “pure” se stessi, il vicino di casa, che ha
reso se stesso padrone del mondo e antagonista del vicino. La lotta non sara piu contro il capitalismo e la sua logica,
ma qualcosa che lo comprende e che lo supera perché il puro aspetto economico si € diffuso in tutti gli altri aspetti
della vita sociale.

- Quando la lotta di classe lascia spazio alle interazioni tra classi, alla loro simbiosi “negativa” perché tutte hanno
accettato il sistema — in modo acritico — e la possibilita di salire e scendere nella scala interclassista “senza arte né
parte”, bisogna passare alla lotta di sistema e riformulare il concetto di lotta e i propri obiettivi, soprattutto se
quel sistema non sta piu in piedi perché una delle classi — 'immaginario che essa diffonde — sta per uccidere tutte le
classi.

35



- La crisi delle classi subentra nel momento in cui esse si cristallizzano per fare emergere le élites, all'interno di
ogni classe. Il sistema viene bloccato dalle leadership di classe, sia interne sia esterne. La lotta di sistema diventa
necessaria per riformulare tutto ed abbattere le élites che hanno messo in stallo le posizioni all'interno delle stesse
classi, creando un’alleanza esterna delle élite — una forma di consociativismo elitario — a scapito delle manovalanze
di classe.

- La lotta di sistema: quando la lotta di classe mostra i suoi limiti e I'interclassisimo negativo ha preso il sopravvento
disinnescando ogni interclassismo positivo (il quale tende per natura ad addomesticarsi nella reciprocita dei ruoli
sociali), la lotta va spostata sul piano sistemico: le classi hanno perso la loro funzione positiva e vanno
completamente riformulate riportando le élites fuori dal gioco, togliendoli potere e I'abuso che fanno di esso, che
porta inesorabilmente alla «guerra di classe», poiché la classe superiore che ha messo in crisi I'intero sistema, mira
a distruggere e a depredare tutte le classi piu deboli. Una specie di totalitarismo di classe dove la classe piu forte ha
diffuso il proprio immaginario in tutte le classi, creando la confusione totale. Quella che stiamo vivendo oggi.

- Le lotte per le relazioni sociali, al di la del lavoro, dei movimenti urbani, anticipano questo spostamento della lotta,
che non & piu una lotta di classe, ma una lotta di sistema. La lotta di classe marxiana & funzionale al sistema perché
non esce dalla logica lavoro-classe su cui € fondato il sistema della prepotenza. Lo stempera. Ma non lo sconfigge.
La rivoluzione di classe € percid una finta rivoluzione, perché tiene in ballo il sistema: abolisce il rapporto
capitale/lavoro, le due classi, e fa diventare tutto lavoro. Vivo o morto, a seconda della lungimiranza del regime che si
instaura. Una vera rivoluzione eliminerebbe il lavoro come strumento di potere e di dominio: il lavoro andrebbe
soggetto alla risposta ambientale, a cid che ci € richiesto per sopravvivere, non per dominare gli altri; il conflitto di
classe sarebbe percid declinato in funzione dell’'obiettivo comune; non ci sarebbero piu classi, ma ruoli, o, al
massimo, posizioni.

- La domesticita ha rotto tutte le distinzioni di classe e ha fatto in modo che una lotta di classe confinata dentro ai
legittimi bisogni di giustizia sul lavoro e sui diritti sociali si aprisse alla questione ambientale e per tutti diventasse ora
una lotta di sistema.

- Ci sara, piegata al suolo, la classe suprematista umana. Ossia, il tardo capitalismo [0 capitalismo avanzato] piu
volte accennato in questo scritto, il sistema neoliberista e tecnocratico — dove la scienza ¢ la serva e la filosofia la
badante, dell’economia — che su esso si fonda e che ha prodotto un corporativismo oligarchico su scala globale
difficile da analizzare e da combattere, tanto € pervasivo e interclassista: un neomercantilismo che pu6 inquinare la
“conversione ecologica radicale” da tanti osannata, riducendo tutto allinterno della solita gabbia economicista. Al
greenwashing.

- La contro-accelerazione di questa ““guerra ambientalista di classe”, il non plus ultra della lotta di sistema, come
sta avvenendo oggi con la crisi climatica, la chiameremo “rivoluzione ambientalista di tutte le classi contro una
classe”: questa in nuce é l'attuale rivoluzione climatica. Una rivoluzione dell’'umanita contro se stessa, del’'uomo
contro di sé, contro la parte peggiore di sé, quella che lo vuole al centro del mondo e tutto il resto al suo servizio,
sottomesso.

- Il conflitto sano tra le classi va mantenuto — evita le esagerazioni — va fatta invece la guerra contro il sistema
che ha generato una classe che ha omologato 'immaginario di tutte le altre. Questo nuovo conflitto lo chiamiamo
lotta di sistema o guerra di classe. Ed essendo questa classe suprematista, dimentica e nociva dellambiente,
dell’alterita, questa guerra va chiamata “guerra ambientalista di classe”.

- Ci aspetta una lunga marcia destituente/esautorante il suprematismo umano, cid che un tempo fu ridotto a
capitalismo. Una lotta di sistema, non solo di classe. Per poi costituire sulle sue ceneri la res-comunanza. Questa
¢ la guerra di classe, la guerra ambientalista di classe, la lotta di sistema che ci aspetta. Non rinunciamo alla
nostra forza.

[ continua su NCPP hitps://ncpp.cloud/2020/04/24/classe-e-non-piu-lotta-di-classe/ |

Violenza e inerzia, umane, alla base della pre-potenza

Se dovessimo prendere in mano il concetto di violenza dal punto di vista libertario, la
vita sulla terra € un’evoluzione delle forme viventi verso spazi sempre maggiori di
liberta® che si allontanano sempre piu dalle forme primitive di violenza, difficili da
interpretare e da nominare, ma che potremmo fare confluire nel concetto consortile
di inerzia. Di massa che va definitivamente per la sua non-strada. La morte.
L'entropia che tutto accomuna. Che pud essere un processo veloce (la violenza

% Vedi anche pensatori come Murray Bookchin in Ecologia della liberta, Eléuthera 2017. Notevole su
questo tema il dialogo e gli scritti tra I'etologo Konrad Lorenz e il filosofo Karl Popper comparsi negli
atti del convegno il Futuro é aperto, intervistati da Franz Kreuzer, Bombiani 2002.

36


https://ncpp.cloud/2020/04/24/classe-e-non-piu-lotta-di-classe/

comunemente intesa) o lentissimo (I'inerzia non comunemente intesa). Una morte
esplosiva o una morte adagiata.

Il vero problema della violenza & tuttavia e soprattutto la violenza umana, una
violenza “raffinata” alllennesima potenza e dalle forme plurime, tanto veloci quanto
dosate con estrema latenza. Non piu solo “violenza primitiva”, dei primi uomini, con
depositi cognitivi ancora esili. E neppure la nuda e cruda violenza della natura, la
‘rottura” piu 0 meno “dolorosa” dell'equilibrio o della struttura di un vivente o di una
societa, di un sistema dotato di limiti, come quando i grandi cataclismi azzerano
intere zone abitate. La violenza umana sta tutto in quel pre, nell’a-priori, data dalla
forza scaturita dalla nostra mente e dalle sue elaborazioni, dalla sue capacita
aggregative, organizzative, predittive, esplosive. Se la violenza da primitiva diventa
intelligente - come quella applicata alle guerre e nelle prepotenze di pregiudizio o di
eredita - I'abisso dellumanita - la disumanita - si presenta alle porte del nostro
vivere. Questa disumanita € il nostro avversario.

Percio la scelta stessa della nonviolenza - salvo eccezioni di immediata reazione a
pericoli mortali - & fondamentale se vogliamo davvero sconfiggere la prepotenza, e
le sue multiformi espressioni di violenza. Piu avanti nel libro troverete come “piegare
le gambe” - soprattutto mediante dolore morale, reputazionale, ma anche materiale
quando occorre - al vostro avversario. Come metterlo in ginocchio. Senza versare
una goccia di sangue o inutile violenza. Che non appartengono, come detto,
allumano-umano e alla natura evoluta, secondo lipotesi libertaria scritta - a ben
vedere - nel codice “liberatorio” della vita. Ipotesi comprovata da innumerevoli fatti e
osservazioni etologiche. Sembra proprio che la vita voglia togliersi dalla gravita della
morte (della massa, della materia) per via progressivamente non violenta.

Quindi senza uccidere o togliere di mezzo alcuno. Quasi noi tutti fossimo - alberi
fiumi erbe animali materie non-prepotenti - o potessimo diventare un’alleanza di
specie e di corpi: una natura-natura intesa come azione contraria all'inerzia, alle
entropie che tutto chiamano; direi quasi un’alleanza tra specie, una sorta di forza
pluriversa antigravitazionale (quindi gentile) che contrasta la gravita e la violenza - la
rottura di ogni equilibrio - che la stessa materia di cui siamo fatti porta con sé. Una
forza gentile, organizzata, spesso rigorosa negli equilibri, che contrasta l'inerzia che
ci pervade, la natura inerte. Che contrasta la forza grave, pesante, oscura, di cui
siamo parte. Che disinnesca la stessa natura animale, a volte violenta per necessita,
e soprattutto 'esagerazione umana, che puo diventare violenta all’ennesima potenza
(per scopi di profitto e di eccessivita). Natura che diventa “comprensione” della sua
stessa difettosita o fragilita, sia di carattere, sia di comportamento.

L'inerzia - potremmo dire per concludere questa suggestione teorica - € la forma piu

sottile e difficilmente riconoscibile di cid che connotiamo con il concetto di violenza.
Anche quando ci colpisce nel nostro abito, nei nostri corpi, individuali e sociali. Si

37



patisce senza piu agire. Fino alla morte totale. Fino alla rottura finale. All’entropia
che tutto avvolge.

Nelle societa tardocapitaliste diventiamo inerti e violentati grazie al veleno lento e
industriale somministrato dai grandi inquinamenti ambientali e dalle narrazioni
tossiche relative, dalla propaganda a difesa spesso di poteri tossici istituzionalizzati,
che diventano corresponsabili del nostro addomesticamento. Fino alla nostra morte
sociale. Per diventare la merce finale. Un profitto fatto addirittura sulla morte (guerra,
armi, disastri sociali e ambientali ospedalizzati, cure e strutture riparative), ad opera
dei nostri violentatori, spesso occulti, non-visibili, perché siamo stati cognitivamente
narcotizzati. Ma che di fatto sono visibilissimi, come quando incontriamo nei nostri
percorsi di vita guerrafondai o capitalisti estrattivisti, solo per citare due categorie,
alleate, che si trovano quotidianamente nelle cronache istituzionali di tutto il mondo.

Per smascherare responsabili e narrazioni, basta sapere leggere e interpretare |l
detto, il contesto, la storia che sta attorno al testo da loro propinato, storia
manipolata per far digerire il misfatto. Che comunque resta un fatto. Ecco allora la
forza delle parole sensate. Praticate al momento giusto. Nel luogo giusto. Con i
propri corpi, o con materie di blocco, quando serve.

Dobbiamo «disinnescare il testo attraverso il contesto» - ripeto questa formula di
concetto che potra tornare utile per la nostra memoria operativa.

Dunque, sintetizzando, la forza della logica e delle parole, fondate sul mondo
concreto che tutti noi viviamo e che i nostri nemici prefigurano invece solo
astrattamente, dominato da logiche-illogiche e da parole manipolate - quelle che
portano alle guerre e alle prepotenze - tale forza autorevole e fondata sara la nostra
arma principale contro la prepotenza. Poiché, come scrivevo in altro contesto, fin dai
tempi della mia obiezione radicale alla difesa armata, «ricordiamolci] che tutte le
guerre e tutti i conflitti su grande scala hanno premesse esclusivamente culturali, di
pensiero. Le guerre sono frutto di scelte culturali-politiche prepotenti. Che occupano i
“palazzi del potere”. Le stesse nostre menti»®'.

Lo scopo che si propone questo libro nella seconda parte € di prefigurare le strategie
per sconfiggere le prepotenze, soprattutto oggi, nel secolo XXI, dove la potenza
delle macchine e delle intelligenze artificiali inventate dalluomo superano di gran
lunga la stessa potenza dei singoli uomini, creando spazi di prepotenza e di
diseguaglianza un tempo impensabili. Spazi giustamente definiti “climatici’,
“‘planetari”, “apocalittici’, per le loro pericolose conseguenze. Cid spiega perché nelle
pagine precedenti abbiamo definito la nostra lotta una lotta di sistema, che per le
contro-accelerazioni necessarie, le legittime oltranze, i capovolgimenti di paradigma,

le circostanze planetarie, si presenta oggi sotto la forma di una vera e propria

37 1. Difesa Armata in Posizioni, laboratoriopolitico.org (consultato il 23 aprile 2025).

38



“rivoluzione climatica”. Un cambiamento radicale di clima sociale e per il clima.
Quello del pianeta. Una rivoluzione che non spargera sangue e morte, ma amore,
rigore scientifico, opposizione creativa, ovunque.

In definitiva, con altre parole, suggerite dall'inerzia, dobbiamo indirizzarci verso una
“‘democrazia dei corpi attivi”, per riconfigurare una civilta, nuova, nonviolenta. Che
continui il sogno libertario della vita, dopo il falimento del modello
capitalista-suprematista, affossato dalla sua stessa pesantissima inerzia suicida.

Questo modello, dopo il futile energivoro divertimento che lo caratterizza, porta
inevitabilmente al suicidio. Morale e sociale. Individuale e collettivo. Dobbiamo
trovare il modo per disinnescarlo e al contempo prefigurare nuove vie.

Per evitare non solo il suicidio dellumanita, ma di tutto cid che essa stessa
distrugge. Che va oltre il concetto stesso di disumanita. Piu che «restare umani»
dobbiamo «restare animali», dotati di senso e misura, per contenere la potenza della
nostra intelligenza. L'unica in grado di creare i fatti disumani e i crimini sistemici -
biotici e abiotici - che tutti aborriamo.

Il “potere autentico”. L’'incontro tra autorita positiva e forze popolari

Arriviamo cosi all'ultimo dei concetti primari, che potra aiutare a fondare un nuovo
ordine simbolico dedito a una civilta delle relazioni positive dove “uguaglianza delle
possibilita” e giustizia sociale siano capisaldi per disegnare un mondo migliore,
senza prepotenze e suprematismi vari.

Sorge una questione. Esautorata I'autorita, liberato il posto del potere dai pre-poteri,
cosa si fara affinché esso non ritorni schiavo del vecchio circolo vizioso del
pre-potere appena superato. O meglio, come si fara per mantenere libero questo
posto dall’arroganza umana? Questa é la grande domanda. Seguita da un’altra piu
articolata, spesso ripresa nelle parole dei grandi idealisti o utopisti, che aspirano a
mondi nuovi, piu giusti: quale soggettivita guidera o prendera il posto dei grandi
potenti? Senza poi cadere nelle trappole attrattive del potere, «di chi pud molto a
scapito degli altri». Perché alla fine il potere, «in generale, riconducendolo ai nostri
termini, umani, & la possibilita»®®. La possibilita di agire e pensare, di avere e di
essere.

La difficolta sta qui nel tradurre una liberta acquisita ed elaborata con le parole,
teoricamente, seguita pure da azioni tipiche dell’attivismo, “liberatorie”, con una
pratica efficace, continuativa, della democrazia, del potere nelle mani del popolo,
“gentile” (delle gens-genti), e non dei prepotenti. Di una democrazia il piu possibile

38 Potere e Polis, in NCPP di Alberto Peruffo (ncpp.cloud).

39



diretta e libera da servilismi, che i classici strumenti della rappresentativita e della
delega (del “potere pubblico”), del voto e del tributo fiscale, non garantiscono piu. |
tempi sono mutati e le democrazie statuali repubblicane, troppo concentrate da
decenni sul pubblico, non funzionano piu. La parte garantista - quella pubblica - &
diventata una parte d’interesse che spesso va a braccetto con i privati, aprendo
spazi considerevoli alla corruttibilita, alla collusione affaristica, alle mafie e ai grandi
poteri transnazionali finanziari. Le cause di tutto cio - nei limiti e nella provocazione
della mia lettura storico-filosofica - le ho affrontate in un breve saggio di futura
pubblicazione come appendice a questo lavoro, dal titolo Per un’altra civilta.

Per rispondere invece a quelle due grandi domande ci servono tutte le premesse e i
concetti fondamentali finora delineati, piu altri secondari che affronteremo nella
seconda parte del libro, ma dei quali anticiperei qui alcune conclusioni sotto la forma
di un ulteriore concetto che considero primario, e che chiamerei “potere autentico”,
per distinguerlo dagli altri poteri co-istitutivi, un potere che gia nell’aggettivazione
nasconde I'autorita positiva, la forza degli autori.

Innanzi tutto, diversificandoci dai tre poteri co-istitutivi citati all’inizio (pubblico,
comune, privato), possiamo dire che parallelamente a questi esiste un potere duale,
duplice, che attinge a quei tre poteri in diversa misura, fondato sul potere dei corpi
attivi, dei movimenti, delle mobilitazioni, delle assemblee, libere dalle limitazioni e
dagli interessi dei tre poteri citati. Questo potere duale assume varie forme e di fatto,
ed & un potere in atto (attuale), simbolico e fisico, fatto di parole e di presenze, che
fa da argine ai grandi poteri, quasi fosse - come in realta lo &€ - una forma di
“‘contropotere”. Esso si esprime - nella sua accezione positiva - in molteplici modi,
che va dai terzi corpi classicamente intesi - i sindacati dei lavoratori - fino alle
assemblee di movimento delle varie associazioni volontaristiche, o di militanti sociali,
come quelle dei centri sociali o di giovani attivisti, nei vari contesti. Tutte forme di
potere duale collettivo, spesso disgiunte tra di loro, che a volte si incrociano,si
"intersecano”, si coordinano, confliggono pure per avere i loro protagonismi e le loro
primogeniture nelle lotte e nelle istanze.

Piccola parentesi: partiti politici e lobbies industriali o di altro genere fanno parte dei
poteri “determinanti istituzionalmente”, rispettivamente del potere pubblico e privato,
non del potere duale qui delineato. Dunque anche le associazioni corporative che
difendono interessi privati, come le varie Confinfustrie o Confesercenti, per citare
una di destra e una di sinistra, oppure I'Anci (comuni italiani) o I'Upe (province
italiane), che difendo interessi pubblici, non rientrano in questa definizione di potere
duale, essendo loro all'interno del gioco tra i grandi poteri in essere che sono quelli
pubblici e privati, locali, nazionali, multinazionali, transnazionali. Il potere duale fa da
contraltare a questi poteri. E alcune soggettivita fortemente organizzate a mediare
con le istituzioni, come i Sindacati Confederali, si pongono al confine tra le due
diverse forme di potere e contropotere.

40



Questo potere duale® - che affronteremo nel dettaglio in seguito - tuttavia non &
sufficiente per cambiare il sistema. Ha bisogno dell’innesto continuo di nuove parole,
di scienza e coscienza, di attivita sapienziale, di ricerca culturale, di creativita
inattingibile per i prepotenti, non-prevedibile, e spesso mal tollerata dagli stessi
collettivi, concentrati sulla “conquista del potere” (soprattutto nei momenti critici del
Potere, qualunque esso sia) o sulla tenuta come contropotere contro i crimini e gli
abusi del potere. Il potere duale ha quindi bisogno di autorita (non solo di forza
fisica), di geografie concrete, di storie, di autori e autrici che sappiano dare autorita
positiva alla sua grande forza collettiva affinché essa si trasformi in un potere
esautorante i prepotenti e prefigurativo verso il futuro, fondato quindi sulle
esperienze e sulla creativita dei singoli soggetti, siano essi individui o gruppi di
lavoro. Ha bisogno di strategia e di molteplicita. Ha bisogno, per usare una formula
di Murray Bookchin, di “unita nella diversita™®, di pluralita diversa. La pluriversita,
che & qualcosa di piu della moltitudine.*' Cosi il potere duale - mediante il potere
autoriale, plurale, molteplice - si trasforma in un potere generativo capace di
riproduzione, diventa riproduttivo, non solo produttivo, oppositivo, come potrebbe
essere un semplice potere, parallelo, di contrasto al grande potere. Per I'appunto, il
potere duale (dual power).

Tuttavia, resta il problema. Come far funzionare bene queste due componenti di un
“potere autentico”, nelle mani del popolo attivo, dotato di autorita, ma messo sempre
in serio pericolo dalle trappole del potere, che tenderebbe a svincolare, indebolire, la
forza degli autori, per farli diventare semplicemente dei potenti, o dei prepotenti
(leader egotici, dittatori), con il rischio di perdere la loro autorita positiva - umile e
rispettosa - quando prendono il posto dove si esercita veramente il potere, nelle
istituzioni pubbliche. O, in altre parole, come fare che dal semplice “potere pubblico”
che tutti possono esercitare con la delega, il voto, il tributo fiscale, emerga un potere
duale autorevole che alimenti la democrazia, le istituzioni? A tutti i livelli?

Una via c’e, che qui anticipo con un’immagine semplicistica: non sedere mai nella
sedia del potere istituzionale, ma far sedere gli altri alimentandoli in modo continuo
con l'autorita e la forza legittimante/delegittimante del “potere comune” che si é fatto

% Sul potere duale vedasi i numerosi articoli espressi dall’Institute for Social Ecology di cui faccio
parte (socialecology.org). Riprenderd il concetto nel capitolo dedicato alla Prima Politica e alla
differenza tra Potere Autoriale e Potere Duale. Dall'incontro tra i due nasce una democrazia
generativa, che si autogenera alimentando i poteri classici istituzionali, una democrazia che genera
“intimita”, relazioni di prossimita e comunita che possono influire “direttamente” nei processi
democratici, per riprendere lo straordinario concetto di “Intimate Direct Democracy” sviluppato da
Modibo Kadalie nel’'omonimo libro del 2022.

40 Murray Bookchin, La prossima rivoluzione. Dalle assemblee popolari alla democrazia diretta, BFS
edizioni 2016.

41 Sul concetto di pluriversita mi rifaccio alle suggestioni di Raimon Panikkar e Serge Latouche nel
testo Pluriversum. Per una democrazia delle culture, Jaca Book 2018. Per il concetto di moltitudine
rimando invece agli sviluppi del pensiero di Michael Hardt e Antonio Negri, specie in Assemblea,
Ponte alle Grazie 2018.

41



maturo, duale e autorevole, attivo e sapiente. Esautorante. Oppure, se si entra nella
stanza del potere, entrare in punta di piedi, senza mai sedersi, stando in piedi, in
rapporto costante con il potere duale-autoriale, il potere collettivo duale (le masse
critiche organizzate, moltitudinarie) e quello autoriale in senso proprio (fatta di
geografie e storie concrete, singolari ma intersezionali). Questo pud capitare quando
un leader o portavoce di un movimento € chiamato all’esercizio istituzionale del
potere, ispirato e legittimato da quella doppia matrice che rende di fatto un potere
“autentico”, non un surrogato di interessi di parte, pubblici o privati. Bisogna ora
trovare la forma politica di questa suggestione teorica.

Strategie e forme, come quella di un'assemblea periodica di comunita territoriale
convocata dalle cittadinanze libere dalle istanze istituzionali e dagli interessi privati,
libere dal potere pubblico e privato, quindi convocate dal potere comune, dal popolo
abitante, che alimenta, legittima o revoca mediante delegittimazione il potere
istituzionale, senza i classici passaggi istituzionali, limitanti, attraverso l'esercizio
delle molteplici autorita positive, saranno affrontate nella seconda parte del libro. Per
ora basti sapere che un “potere autentico” esiste e che lo si pud organizzare, con
tutte le difficolta e le diversita dei vari casi. Ed esso deve essere convocato
(convogliarsi) non da parti politiche classiche (gia in opera per il potere istituzionale)
e neppure da poteri duali, protagonisti-antagonisti al potere pubblico contingente, ma
dalle cittadinanze libere territoriali, dal potere comune attivo e maturo. Solo in questo
modo le autorita positive possono emergere, intersecarsi, intersezionarsi, creare un
humus politico che dara alimento a tutti i livelli per un maturo e democratico governo
sociale.

Questo “potere autentico” potremmo chiamarlo per semplicita e suggestione, un
post-potere, e la sua forza, una post-potenza. Un potere a posteriori. Piu forte - in
potenza generativa e visione - e quindi piu autorevole di qualsiasi potere a priori. Di
qualsiasi forma di prepotenza. Un contropotere ai poteri forti che non pensa mai di
conquistare il potere, di cadere nella sua trappola, ma di esautorare ogni forma di
prepotere, di prepotenza. Liberando il potere dalla sua stessa malattia.

Un contropotere esautorante. Un'autorita positiva senza necessita di potere perché
la sua potenza-sapienza € sempre pronta a nuove possibilita. Anche senza potere.
Fatto, che di fatto, mette in crisi qualsiasi arroganza di potere. Qualsiasi potere che
non sa come esercitare il proprio potere. Che non sa vedere la propria strada.

Il contropotere esautorante la propria strada la sa vedere, o meglio disegnare, passo

dopo passo, sempre. Nonostante i venti contrari.

+++

42



I CONCETTI DERIVATI E SECONDARI. CONFLITTI, APPROFONDIMENTI,
APPLICAZIONI

Le nuove Zone di Sacrificio, ad Alto Reddito. Il concetto di ZSAR

L'elaborazione di un “potere autentico” € emersa con forza nelle lotte di potere in
corso nelle “zone di sacrificio ad alto reddito”, concetto innovativo pure questo,
elaborato nei e per i territori dove il capitalismo ha raggiunto il suo punto apicale, il
non plus ultra della sua prepotenza e della sua ipocrisia, nascosta nello stesso
concetto di pre-potenza, di potenza a priori che deve mascherare con autorita fittizie
e legittimazioni insostenibili il proprio esercizio di potere.

Nelle zone di sacrificio ad alto reddito (ZSAR), diversamente da quelle classiche a
basso reddito (ma anche a quelle intermedie, che potremmo chiamare “mediane”) il
profitto sulla pelle delle comunita, delle genti e dei territori, viene fatto entrare in tutte
le “stanze” della vita e della non-vita, pervade ogni cosa, diventa pervasivo della
societa intera che di fatto si sta suicidando. In scritti pionieri - nati confrontandomi
con attivisti studiosi (ricordo sopra tutti l'urbanista Francesca Leder, rigorosa
compagna di lotta contro la deriva militare e civile-disurbana di Vicenza, invasa da
basi americane e da grandi opere inutili, da mafie bianche, quartieri illegali e
inquinamenti sistemici) - parlammo di “suicidio del territorio”.

Cosi &: nelle zone di sacrificio la popolazione e i grandi poteri, il pubblico e il privato,
quindi i piccoli e grandi poteri, hanno deciso - con una certa dose di consapevolezza,
addomesticata, assuefatta, narcotizzata - di uccidere il territorio, di uccidere il
comune, i beni primari, quindi tutto, perfino i propri cari, accettando I'avvelenamento
fisico e sociale dei luoghi dove vivono, prefigurando nella loro visione di vita, un fine
vita al caldo, ospedalizzato, nel piacere di una casa di cura o di una eventuale via di

Sull'altare del profitto a tutti i costi, nelle zone di sacrificio ad alto reddito, si muore
sia se si & operai sfruttati, sfruttati dal padronato, sia se si € dirigenti-titolari, sotto il
pericolo di collassi finanziari o fisici, produttivismi generanti iperattivismi
controbilanciati da abusi di droga, alcol o altri surrogati. La vita all'interno delle
fabbriche, ma soprattutto fuori, dove avvengono gli scarti, soprattutto nelle citta di
pianura dove affluiscono i reflui, acque e arie fetide, bilanciati da tossicita sociali di
‘non volerne sapere”, la vita qui & diventata tossica all’ennesima potenza. Pur
avendo strumenti cognitivi, giuridici, educativi, non ci si difende. Si va incontro alla
morte fisica o sociale consapevolmente. Essendo territori perduti*?, senza storie e
geografie, cancellate dall'ipocrisia e dalla prepotenza, i beni primari come acqua,
aria, suolo vengono sfruttati e devastati, estraendo profitto non solo dalle piccole o

42 Territori del paradosso, v. N. Russolo, L. Velo, Troubled Waters, in Officina n. 47, dicembre 2024.

43



grandi opere di questo iperproduttivismo senza riserve, ma si estrae profitto perfino
dai danni e dalle patologie causate dagli affari e dalle produzioni. Si fa business
d’oro con i rifiuti da smaltire in modo speciale, si fa business negli ospedali curando
migliaia di pazienti, lentamente, si fa business per le patogenesi a lungo termine
provocate, costruendo ospedali, cliniche, fornendo servizi sanitari elaborati e costosi
rimedi vita natural durante, come i farmaci. Si vive con tassi di mortalita e morbilita
inaccettabili per una comunita che si dichiara formalmente civile.

In queste zone la collusione tra poteri pubblici e privatistici ha di fatto ucciso |l
comune, il quale - divenuto passivo e rifugiatisi nel solo momento burocratico di
attivita - il voto e il tributo fiscale - o nellassociazionismo volontaristico e
compensativo - €& praticamente scomparso dalla comunita, dalla vita sociale
autentica tipica di cid che chiamiamo comunita: una composizione attiva e
partecipativa di persone, cittadini, paesani, autori, accomunati dallo stesso contesto
in cui hanno scelto di vivere. Qui avviene invece uno spostamento delle pratiche
sociali comunitarie in pratiche pubbliche piu o meno ritualizzate ai fini della servitu al
reddito e al profitto del sistema, come i teatrini ipocriti della cultura istituzionale,
servile, che serve i poteri suicidari nominati. La cultura € spesso un imbonimento
premeditato e finanziato dai grandi poteri che si nascondono dietro al nome di
associazioni, fondazioni, che solo a nominarli sembrano opere pie di beneficenza,
indiscutibili. Qui I'ipocrisia - il vestire la maschera della felicita e del benessere,
apparente - & I'abito comportamentale divenuto la norma. La derisione, il giudizio
preventivo, il disinteresse del prossimo, sono fonti di lavacro per la coscienza, sono
pratiche “comuni” di queste zone. Il pubblico, ipocrita, ha messo la maschera del
comune. O il contrario. Non si riesce piu a distinguere la differenza.

Le «zone di sacrificio ad alto reddito» - l'ultimo canto prima del crollo del sogno
capitalistico - sono territori dove il fallimento della politica, della prima politica, ha
raggiunto il piu alto punto nella storia delle democrazie occidentali, perché
diversamente dai crimini efferati perpetrati nelle classiche zone di sacrificio del
mondo, qui il crimine & diventato legale, istituzionalizzato, accettato, portando alla
morte fisica e morale la stessa societa da dove parte il crimine. Qui i morti si contano
e si vedono in casa. Quando non li vedi nelle epigrafi, nei giornali, nei funerali, ti
accorgi della loro assenza perché scompaiono dalle strade o dai bar che frequenti.
Quasi fosse un’epidemia. Una guerra. Nelle zone di sacrificio classiche il crimine
veniva da fuori. Erano altri che razzializzavano i territori sacrificati. Qui si fa tutto in
casa perché si & capito che il male € l'ultimo fronte del business capitalistico. Nelle
ZSAR del Veneto ci sono migliaia di morti in piu per un solo fattore di rischio,
provocato e gestito in casa®.

“* Nel Veneto contaminato da Pfas, dal 1985 al 2018 si & registrato un eccesso di oltre 3800 morti
rispetto all’atteso. Biggeri et al, All-cause, cardiovascular disease and cancer mortality in the
population of a large lItalian area contaminated by perfluoroalkyl and polyfluoroalkyl substances
(1980-2018), Environmental Health 2024.

44



Da questo crollo e dalle strategie nate per uscirne, noi possiamo oggi delineare un
mondo nuovo e un nuovo modo di fare politica, analizzando le ceneri € le rovine del
vecchio, i primi barlumi di nuove costruzioni di poteri “sani” che non vogliono avere
piu niente a che fare con quelli che hanno generato il crollo. Tuttavia scriviamo da
zone di crollo, con le mani ancora sporche della materia che tiene in essere questa
nuova ipotesi.

Prima di passare al prossimo capitolo, riporto alcuni stralci teoretici scritti sulle zone
di sacrificio ad alto reddito e rimando alla voce omonima indicata nella nota per la
lettura integrale, di approfondimento, con le dieci caratteristiche e le relative note
bibliografiche (che qui rinumero e riadatto solo per gli stralci). Nel testo originale, a
cui rimando, trovate i grassetti per meglio focalizzare i punti salienti, comunque
intuibili se si legge con la dovuta attenzione le righe che seguono, davvero
sconcertanti; uscite dalla nostra esperienza sul campo.

«La Zona di Sacrificio ad Alto Reddito & I'ultimo respiro dell’universo capitalistico. E
un passaggio di stato non contemplato — per le conseguenze mortali —
dall’economia, in senso stretto*. Un passaggio non metabolizzato, perché uccide
'economia stessa. La quale non pud pensare alla propria morte, perché essa si
pensa a priori come infinita®. La ZSAR rappresenta I'ultimo passaggio di stato prima
del crollo sistemico del modello capitalista, se per capitalismo intendiamo la forma
piu alta dellarroganza umana sistemica, la pre-potenza fattasi sistema
autoriproduttivo, altamente “economico”, superiore ad altre forme di prepotenza e di
asservimento degli ecosistemi*®. Superiore per aver assoggettato ogni cosa — pure
se stessa, i propri cari — alla logica del profitto e del’accumulo infinito nelle mani dei
prepotenti e dei loro servitori, trasversali. Modello che di fatto distrugge la stessa
societa capitalista, e quindi, ogni ipotesi di societa in cui quel modello si insinua. Le
prepotenza del modello capitalista mette a rischio di sacrificio il concetto stesso di
societa.

La ZSAR ¢ il vertice massimo a cui pu0 arrivare il capitalismo, come modello sociale,
e che ne decreta, al suo stesso tempo, la morte, per mano propria: il suicidio*’. Le
Zone di Sacrificio ad Alto Reddito rappresentano la forma piu alta e ultima

4 Serge Latouche. L'invenzione dell’economia, Bollati Boringhieri, 2010.

4 || problema per sconfiggere il capitalismo, messo sotto scacco dal poco digeribile termine
“decrescita” usato da Latouche, non & la «crescita infinita», ma I'ceconomia infinita», considerata
dagli economisti la regina assoluta delle discipline del vivere. Latouche stesso usera poi I'espressione
“abbondanza frugale” per superare i limiti empatici, semantici, della decrescita e per tarare meglio la
“crescita infinita”, baluardo delleconomia come “scienza del profitto”, una delle nostre peggiori
“invenzioni”. Ne consegue che altri parametri — potenzialita umane, socialita, creativita, redistribuzione
delle risorse, diritti — possono “crescere” in condizioni di “abbondanza frugale” o di “post-scarsita”, per
usare un termine e un percorso molto simile teorizzato da Murray Bookchin.

6 Si pensi alle “colture” o alle pratiche sistemiche precapitalistiche come quelle degli antichi “imperi”
d’Occidente, o di Oriente, o latinoamericani. Per “The Human Arrogance”, la Pre-potenza umana, v.
Alberto Peruffo, Forbisage in Capitalism must be stopped, not reformed, op.cit.

47 Suggestivo il saggio di Jean-Paul Galibert, Suicidio e sacrificio. Il modo di distruzione
ipercapitalistico, Stampa Alternativa, 2014.

45



dellarroganza umana nei confronti della natura tutta, biotica e abiotica, senza
distinzione e senza discriminazione alcuna. E I'inquinamento sistemico di tutto cio
che esiste, compresi i propri figli, le proprie terre, i propri domini. L'accumulo tossico
mina le fondamenta dello stesso accumulo.

La ZSAR ¢ di fatto I'inquinamento sistemico di tutto I'esistente, in tutti i suoi strati e
livelli. 1 suoi effetti agiscono anche a livello cognitivo, nelle memorie e nei depositi
cognitivi che I'umanita ha prodotto nel corso dei secoli, oltre che in tutti i livelli dei
codici funzionali biotici, compromettendo, progressivamente, in ordine di importanza,
il livello riproduttivo, quello epigenetico, quello fisiologico-funzionale, fino alle
complesse interrelazioni tra livelli cognitivi e neuroplastici di tutti gli organismi
viventi‘®,

Il capitalismo, forma massima concreta di questa convergenza di pensiero, con le
Zone di Sacrificio ad Alto Reddito, & arrivato al capolinea. La “frattura™® si & fatta
“faglia”, metabolica, nel cuore del vivente. Nei territori di sacrificio, ad alto reddito,
questo modello sta uccidendo se stesso, creando delle vere e proprie faglie
metaboliche — biotiche — che lo porteranno alla morte, proprio per le condizioni
irreparabili create dall’alto reddito. Si potrebbe dire che le ZSAR, per la loro alta
intensita patologica, irreversibile, sono il cancro del capitalismo, le sue zone
cancerogene.

C’e solo una cosa da fare. Allargare la frattura, la faglia, per far crollare il sistema.
Accelerare il crollo. Consegnando ai giovani percorsi prefigurativi di un nuovo
mondo, come molti altermondialisti hanno saputo fare, creando reti di futuro di
rinascita sociale e di rispetto ambientale. Agire collettivamente e strategicamente
sulle ZSAR diventa oggi una priorita globale per tutti gli attivisti del mondo, che
possono finalmente far crollare il sistema capitalistico».

Prima politica, democrazia generativa-induttiva e altre forme preliminari di
“post-potere” (da non confondere con il “potere duale”)

48 Restando agli umani, all'interferenza endocrina multilivello, con qualche esplorazione su altre
matrici vegetali e animali, si veda il recente PFAS. Una contaminazione persistente, pervasiva e
pericolosa, a cura di Vincenzo Cordiano e Vitalia Murgia, ISDE, 2024.

4 La “frattura metabolica” di John Bellamy Foster attribuisce a Karl Marx il teorema della rottura tra la
societa umana e il resto della natura a causa della produzione capitalista. In Karl Marx tuttavia la
rottura di questo metabolismo € solo accennato e piuttosto immaturo e nebuloso: se rimanessimo alla
sua fonte — gli studi sulla perdita di fertilita del suolo del contemporaneo chimico tedesco Justus von
Liebig — questa “rottura irreparabile” sembrerebbe riservata solo all’aspetto “abiotico” della natura, alla
“vitalita del suolo” (vedi Cap. 47, Vol. lll Part VI de Il Capitale). La frattura nelle ZSAR ¢ invece
soprattutto “biotica”, e si fa faglia metabolica a tutto tondo: il non plus ultra della rottura dell’equilibrio
tra societa umana e natura vivente (oltre alla non-vivente), di cui 'umanita stessa & parte integrante.
Per questo si parla di suicidio collettivo: il capitalismo uccide soprattuto se stesso e le creature con le
quali viene in contatto, non tanto o solo la “vitalita” della natura abiotica, non-vivente.

46



Il concetto di prima politica & la via maestra per cambiare radicalmente la societa
che si & venuta a creare in questo inizio di secolo, XXI, dove le nuove tecnologie
digitali hanno preso il sopravvento, dando ancora maggiore impulso alla
globalizzazione iniziata secoli prima. Ora non solo le materie “solide”, fisicamente
riconoscibili, sono esportate e importate a livello globale, creando delle catene di
dipendenza, o interdipendenze e intersecazioni materiali senza precedenti, ma pure
le materie “fluide”, gli scambi cognitivi e sapienziali, quindi culturali, gli stessi
comportamenti o rituali collettivi sono diventati globali. Materie quest'ultime molto
meno prevedibili e molto piu, paradossalmente, manipolabili. Proprio per la loro
assenza di solidita e forma. La fluidita digitale e la pervasivita dell'informazione
socializzata di questo inizio di millennio, grazie alle reti digitali, non ha paragone
nella storia del’'umanita. Il mondo tre popperiano® - quello dei prodotti del pensiero e
delle idee - mai come oggi pud essere diffuso 0 manipolato.

Resta sospesa la questione politica. O meglio, come fare politica ai tempi della
globalizzazione totale, sia dei benefici sia dei malefici, provocata da questa onda
digitale che caratterizza l'ultimo periodo del capitalismo, il tardo capitalismo o |l
capitalismo avanzato, dove tutti oramai “sono consapevoli” del fallimento del
sistema-mondo neoliberista; fallimento dichiarato dalla crisi climatica, dai suoi effetti,
dalle guerre in corso che aggravano la crisi, crisi che non & altro che I'effetto di una
serie di crimini ambientali - causati da scelte sociali - messi in opera da buona parte
dellumanita, dalle “nostre” scelte, dalle “nostre” tecnologie, non ultima la stessa
tecnologia digitale, se per essa dovessimo contare solo I'aspetto energivoro e delle
materie rare necessarie agli hardware sempre piu sofisticati, utilizzati a tutto raggio,
specie oggi nelle guerre cibernetiche in Palestina e Ucraina, dove droni e controlli
cibernetici remoti fanno la loro parte.

La risposta in tutte le societa, sempre e comunque, anche se dimenticata o
oltraggiata, resta la “prima politica”. Concetto di per sé semplice, ma di per sé, in
pratica, eroso continuamente dalle spinte individualistiche sicuramente iscritte
nell'evoluzione del genoma umano®, non tanto e solo come codice che tenta di
conservarsi e perpetuarsi attraverso un sano egoismo di sopravvivenza utile alla
specie, ma come codice di memoria che contempla in sé qualcosa che superi la
stessa specie e possa cristallizzarsi in qualcosa di identico, di individuale, di indiviso,
che pud prendere la via di un piacere personale esagerato, materiale o spirituale.
L'illusione dellimmortalita individuale. Lillusione di diventare eterni, magari affogati
nel piacere, liberati dal dolore della morte, fosse anche solo per stare seduti per
sempre alla destra del Padre, a contemplare una noiosa e identica luce. Oppure, al
contrario, morire inghiottiti senza freni dal dolore nichilistico. Non mi soffermo ora
sugli aspetti filosofici e antropologici della questione, ossia di cid che potrebbe
guidare le scelte del mondo in cui realmente viviamo, ma non possiamo trascurare

%0 Karl R. Popper, | tre mondi, Bompiani 2012.
51 Utile ricordare le posizioni di alcuni biologi, tra cui quella di Richard Dawkins, I/ gene egoista, Adelphi
1976.

47



che le nostre visioni del mondo (siano esse di atei, credenti, agnostici, edonisti o
stoici, cinici o epicurei) siano fondamentali per meglio capire gli indirizzi del nostro
agire politico.

A prescindere da questi orientamenti filosofici e ai relativi antropologismi, resta
chiara che la “politica pratica”, attiva, la prima politica, se entra nelle maglie strette
delle visioni disparate del mondo, non fa molta strada, perché ognuno la interpreta a
proprio modo. Creando dinamiche di dominio che tutti conosciamo, fino al rischio
della dittatura e del totalitarismo. Quando la politica viene presa esclusivamente da
una parte, il dominio persiste. Una parte ha ragione, I'altra ha torto. La visione di una
va contro la visione dell’altro, dimenticandosi che I'importante & vedere, la possibilita
di vedere, di permettere la visione. Per questo la dialettica critica, il confronto aperto,
direi “esistenziale”, tra le diverse parti/esistenze resta la pratica migliore. In parole
semplici, nessuna parte ha una ragione definitiva, tutto € sempre discutibile e
perfettibile nel caso si abbiano obiettivi da raggiungere. Fosse solo anche la
semplice convivenza.

Non solo una “ragione unica” e indiscutibile non esiste, ma neppure “la verita” -
concetto di per sé totalitario - esiste. La verita - o le verita - esiste solo come
“corrispondenza”, corrispondenza tra il detto e il fatto, tra il dentro e il fuori, tra il visto
e il verificato. Nulla piu. La verita, storicamente intesa, € una storia di
corrispondenze. Non € mai una rivelazione, come vorrebbero i possessori “esclusivi”
della verita. | dominatori. | figli del dominus. | signori dominanti. Perché pre-scelti. La
rivelazione, concettualmente parlando, € il contrario della corrispondenza. La prima
si basa su fantasie (la greca phantasia, I'apparizione, nella nostra mente), la
seconda su evidenze (la latina e-videntia, il vedere fuori, con i nostri sensi). Su
esistenze.

Affinché questa dialettica “partecipatoria” e rispettosa delle parti, in cerca di
qualsivoglia verita o corrispondenza, esista in un contesto sociale, bisogna che
ognuno di noi faccia la propria “parte” (e piu siamo, meglio funziona), a prescindere
dalla propria visione e dalla propria parte “politica”. La parte politica - che pud essere
il partito, il movimento, I'associazione - & la “seconda politica”, che potremmo
chiamare anche patrtitica, che si esprime poi - a seguito di un contratto sociale tra le
parti, mediante procedimenti elettivi - soprattutto nell’ambito dei poteri pubblici e
istituzionali classicamente intesi, a cui mirano per natura giuridica le stesse parti. La
giurisprudenza stessa € un esercizio del potere pubblico.

Questo secondo ambito del “fare politica” rappresenta sicuramente I'asse piu
importante per la “gestione del potere”, nel senso classico, inteso nella sua
estensione di significato come gestione delle possibilita in un contesto sociale
formale. E questo “secondo ambito” che governa, amministra, decide, piut 0 meno
indirettamente, su delega o fiducia dei cittadini. E come abbiamo gia visto - nelle
democrazie - esso si manifesta nel delicato rapporto tra potere pubblico e potere

48



privato, tra potere istituzionale elettivo e gli elettori in quanto individui o famiglie o
corporazioni, che difendono interessi privati, ma vivono tutti in uno spazio comune. E
in quest’ultimo spazio - il potere elettivo comune, la scelta individuale - a spostare
'asse del governo, esprimendo da che parte stare dell’arco costituzionale, per chi
prendere posizione e parte, partitica. Ma questo potere elettivo comune & poca cosa
e non ¢ sufficiente per alimentare le democrazie, salvaguardarle dagli appetiti dei
privati che tentano di conquistare il pubblico, mediante azioni corporative,
associative. A ben “vedere” € un potere passivo utile al gioco delle parti e degli
interessi, delle differenti visioni, ma non della visione, della capacita di vedere.

La prima politica invece va oltre la politica di parte, non & solo I'esprimere un voto al
tempo delle elezioni o pagare i tributi per aver diritto ai servizi, di per sé un esercizio
burocratico e passivo della propria partecipazione alla societa/civilta di un luogo, ma
e l'esercizio attivo e sopraistituzionale del proprio essere sociali. Al di sopra dei
partiti. E I'ambito etico della politica, spesso dismesso dai politici professionisti,
diventati produttivisti di interessi privati o corporativi. Significa, per tutti, comportarsi,
agire, promuovere, partecipare, con il proprio corpo e la propria intelligenza alla vita
di una comunita, che in quanto tale, &€ qualcosa che fonda e supera la stessa
semplice societa in quanto concordato assembramento di soci con doveri e diritti (il
socius latino, I'alleato in affari). Significa agire mediante azioni (attivita-attivismo) che
permettono alla stessa societa “libera” di rimanere tale - una comunita - senza
cadere in lotte di potere e di dominio che potrebbero portare al crollo del sistema
sociale, come sta capitando ora dove I'alleanza subdola tra poteri pubblici e privati
voluti dai principi del capitalismo ha ucciso di fatto il comune, 'ambito da cui prende
corpo e vita il potere comune, il potere di tutti. Ossia la partecipazione attiva alla
politica dei luoghi dove si vive.

In parole povere, la seconda politica, la partitica, dimenticandosi della prima politica,
ha ucciso i beni comuni, i beni primari, le fondamente biotiche dello stesso sistema.
La lotta tra le parti, tutta concentrata sulla conquista del potere pubblico, sulla
ragione di parte, ha trascurato gli elementi fondamentali della vita.

Allargando la semantica a reminiscenze storico-industriali, la lotta di classe tra
padroni e operai, legittima, ma limitata, ha ucciso la vita fuori dalle fabbriche. La lotta
per difendere o conservare i diritti sociali ha ucciso il comune, 'ambiente.

La regola del capitalismo potrebbe riassumersi in: accumuliamo risorse e piaceri,
come individui, alleandoci tra noi, pubblicamente, non pensando alle fondamenta
comuni, sfruttando altri uomini, appropriandoci di piu risorse possibili. Il mercato &
una guerra di competizione. Sopravvive il piu forte e il piu cinico. La controregola
della lotta di classe é: capovolgiamo questa ingiustizia. Distribuiamo le risorse,
senza tuttavia badare alle fondamenta di queste risorse.

49



Ci si dimentica del contesto della lotta. L'ambiente. E anche le grandi lotte di classe
vengono travolte dal gigantismo delle forze che devono sconfiggere, quelle
dell'industrialismo, dell'iperproduttivismo, del consumismo che tutto pervade.
Entrando in una catena di controequilibri dove le falle a volte entrano nelle
controparti o le radicalizzazioni ideologiche portano alle estreme conseguenze. Lo
Stalinismo non é la sconfitta del Capitalismo, ma la sua controfaccia. || comunismo
“attivo” delle origini, dei Soviet originari, delle assemblee liberatorie e autonome degli
operai e dei contadini, era altra cosa. C’era ancora una radice sui territori.

Ecco che allora solo una “prima politica”, un attivismo consapevole e costante, di
tutti i cittadini - una “agitazione delle democrazia™? - pud arginare questa deriva, a
prescindere poi dalle scelte delle parti politiche. Certo, si sa, alcune parti, le destre,
sono piu vicine ai privati esclusivisti, mentre le altre, le sinistre, sono piu vicine alle
collettivita inclusive, ma commistioni e confusioni sono sempre in agguato, specie se
i termini del contendere restano la conquista delle cariche pubbliche per far valere la
propria contingente visione del mondo o di composizione di interessi, o di altro, con
istanze e programmi tutti molto volatili e interscambiabili, soprattutto oggi in tempi di
fluidita digitale®®, di confusione, di manipolazione delle informazioni e di crisi
climatica che travolge tutti, destre e sinistre. A volte vince una, a volte vince I'altra.
Intanto il mondo si consuma.

Questo attivismo politico - il “primo ambito” della politica, che io chiamo democrazia
dei corpi attivi - ha mille forme: dal nostro comportamento quando usciamo da casa
nostra, nella polis, per strada, che si spera corrispondente a quello dentro casa; alle
nostre partecipazioni a tutto cid che pud e deve contribuire al libero scambio tra le
parti che poi governeranno, come possono essere organizzazioni di mobilitazioni,
istanze, conferenze, assemblee, serate, giornate, che vadano oltre al proprio
interesse particolare o della propria parte; alla conoscenza geografico-culturale dei
territori.

Non si mette qui in discussione gli interessi legittimi e gli sforzi di chi lavora per una
parte o per una associazione, che sono di contraltare ad altre parti, ma non e
sufficiente. Se si lavora solo per la propria di parte - senza creare le condizioni per
un confronto “comune” - si rischia di diventare autocoercitivi con i propri adepti e
compagni. Peggio, si rischia di diventare accumulativi, pesanti, escludenti, patologici,
conflittuali, fine a se stessi, poiché nessuna parte vive da sola e tutto ha uno scarto

52 Formulo questa espressione ispirato dalle lezioni di Mason Hason-Ford dell'lnstitute for Social
Ecology, lezioni citate nel paragrafo successivo, dedicato al Dual Power. Per approfondimenti
consiglio il recente Practicing Social Ecology. From Bookchin to Rojava and Beyond di Eleanor Finley,
Pluto Press 2025.

% Sulla fluidita digitale e sul «capitalismo dellinformazione» che essa comporta ci sono molte
attenzioni e pure qualche soluzione, come le reti di autonomia digitale che molti attivisti da sempre
stanno tentando di costruire, anche all'interno degli stessi colossi digitali, prima che diventassero tali e
che le intenzioni libertarie fossero spazzate via dalle intenzioni di mercato. La dialettica sul digitale & e
sara uno dei campi piu strategici per disegnare il nostro futuro.

50



verso l'esterno. In ultima analisi siamo involucri biologici che nulla possono
trattenere dentro di sé per sempre. Lavorare per la costruzione della propria parte
non deve esonerare dal lavorare per mantenere attiva e salubre ciod che € fuori da
noi. Anche i nostri avversari, quindi 'ambiente dove tutti viviamo.

La prima politica, che tutti dobbiamo fare, per quanto poco tempo ci sia concesso
nella nostra giornata, apre la porta costantemente al confronto, che pud essere
anche uno scontro, con I'altro, ma si ferma sempre sulla reale possibilita che questo
avvenga, dunque sull’esistenza dell’altro. Se negassimo I'altro, di conseguenza
neghiamo noi stessi, in quanto esseri fatti di materia, di cibo, di bisogni, di desideri,
di sogni, di scarti. Una negazione che contraddice la stessa nostra funzione o
funzionalita organica. Fondata su materie e relazioni esterne al nostro corpo.

La prima politica fonda e alimenta il “potere comune”, la possibilita che tutti abbiamo
per condurre le nostre vite verso questo spazio di possibilita che permette a tutti di
vivere e muoversi con un certo margine di liberta e soprattutto di dignita, di
riconoscibilita del nostro essere altro nello stesso contesto comune.

Il potere comune - propriamente detto - € lo spazio del “potere duale” che apre le
porte a una democrazia generativa (induttiva) che nasce dall’autonomia pluriversa
(che poi chiamerd plurinomia) di queste possibilita, possibilita non
istituzionalizzate/ingessate dentro a norme formali del vivere comune (norme che noi
chiamiamo “pubblico”), possibilita alimentate dai percorsi autorevoli, singolari,
imprevedibili dei singoli individui o soggettivita informali o dotate di un forte grado di
informalita (dove per forma intendo il “gesso” che si tende mettere a tutte le
imprevedibilita della forma). Piu avanti spieghero le “forme concrete”.

Se riusciamo a coltivare questa forma di attivismo pluriverso - la citata “democrazia
dei corpi attivi”, per distinguerla dalla democrazia peggiorativa e degenerativa dei
corpi passivi - lo spazio per una democrazia generativa-induttiva & assicurato e sara
arginato o sconfitto il pre-potere, come la sua ultima parvenza devastatrice, il
capitalismo selvaggio che sta distruggendo il pianeta. Lo stesso capitalismo, oramai
globalizzato e interiorizzato dagli stessi “comunisti” in senso proprio e positivo, il
capitalismo che la stessa lotta di classe non € riuscito a fermare. Bisogna passare di
livello. A livello di sistema. Questa nuova concezione del potere “autentico” non piu
basato sulla conquista dello stesso, ma sulla “alimentazione delle possibilita®
mediante I'esercizio delle proprie autorialita, dell’essere autori delle proprie azioni di
prima politica, ispiratrici e legittimanti “attivamente” ogni forma di seconda politica, &
la chiave per sconfiggere la prepotenza, la politica di parte che invece spera
nell’illusione di una nostra “partecipazione passiva” - una contraddizione in termini,
tipica del capitalismo e delle sue arroganze - che porta dritto verso il baratro della
democrazia.

Questo e il nostro post-potere, il potere che si &€ levato dalla propria mente ogni

51



legittimazione aprioristica e ha trovato nella dialettica, nel confronto aperto, nel
dialogo rispettoso tra gli autori - cittadini di prima politica, prima ancora di diventare
politici di parte, o peggio, professionisti della politica - il fondamento di ogni governo.
Una dialettica esistenziale, la fuori, tra le evidenze. Un dialogo “conflittuale” (come
poi spiegheremo) e costruttivo. Per potere continuare a vedere.

Dopo questa generalissima introduzione, dovuta, proverd ora a spiegare in modo
semplice le pratiche del potere comune autentico, a iniziare dalla distinzione tra
‘potere duale” e “potere autoriale” - entrambi necessari per sconfiggere la
pre-potenza. Queste due parti, se concomitanti, avranno come risultato un concreto
“potere autentico”.

La differenza tra potere autoriale e potere duale, entrambi necessari per
sconfiggere il Potere. Le fondamenta del potere “autentico”, generativo

Iniziamo innanzitutto a spiegare che cos’e il potere duale - il Dual Power - che gia
dall’aggettivazione si capisce che & un potere altro e diverso dal potere, per cosi
dire, costituito, co-istituito, quindi riconosciuto dalle parti in gioco, dai partiti, dagli
elettori, dai privati.

Si potrebbe anche tradurre il duale in duplice, doppio, parallelo, tutte sfumature che
possono condurre all’errore e che affronteremo nel momento in cui si analizza
I'esercizio del potere di cui si parla. Restiamo quindi sul piano operativo, cercando di
cogliere le sfumature successivamente.

Il “potere duale” appartiene alla sfera del potere comune - del potere massificato
informale - ma non nel suo lato passivo, ma in quello attivo. Come gia detto altrove,
il “potere comune” passivo si esprime attraverso il voto e il pagamento dei tributi (dei
doveri), dimenticandoci spesso che abbiamo un “potere comune attivo”. Questo
potere comune attivo € il potere duale, che serve da contraltare, oltre che da
alimento a se stesso, ai poteri forti e spesso prepotenti che possono nascere
all'interno dei poteri pubblici e privati, o nelle alleanze o collusioni tra di essi. Poteri
“attivi” pure questi, che giocano sulla passivita del potere comune, popolare,
massificato. Piu una cittadinanza €& passiva, addormentata, addomesticata, piu
pre-potere posso esercitare: cosi pensa il potente privato o il potere pubblico
autoritario o iperliberista, quando devono agire per i propri interessi.

Quindi, primo passaggio: il potere duale € il “potere comune attivo”, non quello
passivo del voto e del tributo che sconfina sempre nell’interesse privato, individuale,
esclusivista, corporativo. Quando voto, infatti, voto per il rappresentante piu vicino al
mio sentire, escludendo altri sentire, in un gioco “legittimo” di contrapposizione tra le
parti istituite, ossia i poteri istituiti (che non sono contropoteri).

52



Si capisce dunque perché i poteri duali - autonomi dagli altri poteri - servono come
da contraltare al potere istituito, siano essi Stato o partiti, le parti costitutive. Tuttavia
non per forza essi - i poteri duali - sono poteri generativi (di nuove visioni), poiché
potrebbero fermarsi al solo aspetto oppositivo: essere di contrasto al potere
co-istituito. Con il pericolo di ingessarsi e di restare chiusi nella lotta di potere come
semplici contropoteri. Nessuno mette in dubbio la loro potenza di arginare il Potere.
Ma ¢ sufficiente arginare il potere, per sconfiggere il sistema? Si riesce a cambiarlo
con queste forme ingessate di contropotere? In altre parole, & sufficiente
I'opposizione per cambiare il sistema-mondo?

Potremmo rispondere anche si, ma piuttosto lentamente, con il rischio di essere
assorbiti dalla logica del potere e di arrivare troppo tardi alla soluzione. E quello che
spesso accade nelle democrazie in declino, soprattutto nelle societa del “benessere
apparente” nascosto dietro all'economie neoliberiste, dove i contropoteri sono in
costante opposizione, per ottenere maggior distribuzione dello stesso potere,
maggiori possibilita, minore ingiustizia sociale e oppressione.

Non mi soffermo sugli esempi storici di potere duale “rivoluzionario”, tutti piu 0 meno
nati in situazioni di prepotenze violente eclatanti, di scontri brutali, di crolli politici,
come i Soviet del primo comunismo, lo Zapatismo decoloniale del Chiapas, il
confederalismo democratico della Rojava, la prima Intifada nei territori occupati di
Palestina. Alcuni dei quali portatori di effettive novita in campo democratico. Mi
concentrerd invece sulle forme di potere duale nelle societa (gia) democratiche, a
rischio (quelle da cui scrivo, quelle nostre), specie nei Paesi Occidentali, patrie delle
pratiche violente subliminali del capitalismo e del colonialismo, ma anche di soluzioni
straordinarie come le costituzioni democratiche antifasciste e decentrate,
specialmente in Italia. Ovviamente gli esempi dei territori critici alimentano i territori
meno critici e nello scambio tra le pratiche possiamo intravedere le nuove forme di
“‘democrazia partecipata”. L'unica di fatto che tiene viva la democrazia. La
democrazia non-partecipata € solo un ossimoro per gli allocchi.

Sottolineo che esistono pure esempi storici di Dual Power non solo di sinistra come
quelle citati, ma pure di destra, a forte sfondo identitario, paramilitare, o sui generis,
come la Repubblica di Salo fascista (per restare in Italia) o gli Hezbollah libanesi (per
spostarsi in zone “molto calde” del mondo). In tutti questi esempi, di destra e di
sinistra, il potere duale € un potere per cosi dire parallelo rispetto al potere costituito,
spesso si sostituisce o supplisce, addirittura sovverte e capovolge l'ordine
prestabilito.

In un contesto democratico evoluto, dove il popolo ha la sua parte fondante e
legittimante, il potere duale positivo - che potremmo anche definire la “prima politica”
auto-organizzata in molteplici modi - ovvero sia la “parte attiva” del “potere comune”,
della popolazione, dei cittadini, consapevole del loro essere potere che si puo
autorganizzare e contrastare e proporre - assume molteplici “forme aperte”, dai

53



sindacati nella loro primitiva funzione, ai movimenti organizzati, spesso specifici,
mirati sulle questioni dirimenti nel sociale, come possono essere molte associazioni
o comitati, fino ai collettivi di fabbrica spontanei e autonomi, poco sindacalizzati per
la crisi del sindacalismo stesso (come il Collettivo GKN)>.

Tra queste “forme informi” possiamo inserire anche tutte quelle forme di economie
solidali e cooperative che contrastano le economie dei grandi poteri, come le Reti e i
Gruppi di Acquisto Solidale (GAS), le Cooperative Solidali, i Comitati mutualistici, le
Assemblee di Quartiere. Le stesse associazioni ecologiste o ambientaliste, come i
movimenti giovanili di Fridays For Future (FFF) o Extinction Rebellion (XR), rientrano
nella funzione e dell’esercizio del Doppio Potere (qui uso doppio per la loro forte
potenza di massa critica), con il rischio, chi pitu chi meno, di rientrare nella logica del
potere e delle relative gerarchie quando queste strutture di potere duale massificato
- potere dei cittadini attivi - vengono troppo formalizzate o istituzionalizzate.
Cosicché, magari spinti dai partiti che cercano consensi e voti per arrivare
legittimamente al potere pubblico, o imbrigliati da finanziamenti che arrivano dal
potere pubblico a queste forme di “doppio” potere per tenerle buone, ammorbidendo
gli attivisti, succede che anche questo Dual Power non riesce ad ottenere i risultati
sperati e venga assorbito dalla politica istituzionale in declino. Un esempio in ltalia &
Legambiente, che spesso scende a compromessi di “giardinaggio”.

Non bastano né le buone intenzioni né le buone idee di fronte alla potenza e al
denaro dei grandi poteri. E cosi la democrazia cade - come il pianeta - sotto i colpi
dei prepotenti, dei capitalisti, che investono capitali ingenti sulle lobbies, creando una
forma di “doppio potere capitalistico” per chiudere la bocca ai cittadini. Quando non
passano a pratiche di repressione e intimidazione frontale. Le lobbies non sono altro
che la mercificazione, la prostituzione delle capacita autoriali, delle autorita
scientifiche che si mettono al servizio del potere, prima di passare alla repressione
diretta.

Ma & proprio qui la soluzione. Il pre-potere ha capito che pud essere scalfito, colpito,
addirittura sconfitto proprio sul campo “incontrollabile” delle autorita, delle
intelligenze collettive e singolari. Al potere duale del popolo, al potere comune attivo,
serve percido il “potere autoriale” per diventare generativo, incontrollabile,
insormontabile. Il potere duale da solo non basta.

Il potere autoriale - I'autorialita, I'autorita positiva - che il popolo porta con sé per
semplici ragioni sociali insormontabili® - le stesse menti capitalistiche nascono da
una conoscenza collettiva condivisa, sociale, dai depositi cognitivi del’'umanita,

% Collettivo di Fabbrica GKN, Insorgiamo. Diario collettivo di una lotta operaia (e non solo), Alegre
2022.

55 || “socialismo libertario dell’educazione”, citato nell'introduzione, fondamento indissolubile di tutte le
societa, anche animali.

54



possiamo dire andate alla “deriva capitalista” - non pud essere in alcun modo
controllato se gli autori scelgono da che parte stare, se rifiutano di prostituirsi alla
mercé dei prepotenti, di coloro che producono, dietro alle montagne di denaro,
morte, servitu, schiavismo, prepotenza, deserto.

Se questo potere autoriale viene innestato in modo creativo al potere duale, diventa
un potere generativo incontrollabile ai poteri. Diventa un potere autentico che mette
in crisi qualsiasi potere pubblico e privato perché esce dalla logica delle conquiste
del potere, esce dalla logica del potere delle parti politiche. Essendo un potere
autentico, non mira alla conquista istituzionale, al potere accumulato, ma solo a
rinnovarsi (ad essere autore, libero), per ispirare costantemente il potere
istituzionale, senza mai corrompersi. Vedremo poi nel dettaglio le strategie migliori di
questo “potere autentico”.

Vorrei anche che vi restasse in mente questa distinzione, tra “potere autentico”,
generativo, e potere classicamente inteso, quello accumulato, o meglio, “accumulo
di potere”. Che per sua natura di accumulo diventa pre-potente, il Potere.

Soffermandoci sul generale, possiamo dire che la sede per antonomasia di questo
potere autentico, sono soprattutto le assemblee periodiche territoriali di comunita
convocate dai cittadini, o altre forme di partecipazione attiva e diretta - face to face -
di tutte le parti in gioco, dove l'unico scopo €& “agitare la democrazia” mediante
un’esposizione “franca” delle singole e molteplici autorialita/autorita (i greci direbbero
mediante la pratica della parresia® comunitaria, noi potremmo chiamarlo
democratismo dialettico): solo qui i cittadini diventano autori visibili e riconoscibili
delle proprie azioni - siano essi semplici abitanti o autorita scientifiche, culturali,
territoriali, libere dal loro parlare istituzionale - e grazie a questa periodica e continua
partecipazione (dove emergeranno anche gli stessi “cittadini istituzionali”, passati o
futuri, i militanti dei partiti, della parti politiche diverse, liberi di prendere parola come
cittadini liberi e non solo come portavoce ingessati delle parti che rappresentano),
grazie a questa parresia collettiva, alla sua influenza e alimento su tutti i partecipanti,
si potra generare comunita consapevoli, libere, critiche, dove i piu dotati/portati per
vocazione, riconosciuti, diventeranno politici istituzionali o cittadini difensori e
generatori di una democrazia viva, perché dotati di autorita concrete uscite da
questa comune condivisione/esposizione dei saperi e dei problemi.

Questa democrazia viva, fatta di presenza, prossimita, revoca, falsificabilita,
perfettibilita, & qualcosa di piu di una semplice e difficile distinzione tra democrazia
diretta e indiretta: € una democrazia che io chiamerei generativa, addirittura

% Sul concetto di “parresia’ rimando al testo di Gabriele Fedrigo, Terra delle mie brame: il caso
Valpolicella, Libreria Editrice Fiorentina 2024. Qui I'autore affronta il tema del “parlar franco” e della
“resistenza percettiva”, anticorpi necessari per resistere contro i discorsi «che spacciano per realta cid
che realta non é&», concetti sviluppati presso il nostro Laboratorio Politico di Ecologia
(laboratoriopolitico.org).

55



induttiva, che induce, alla manifestazione migliore di se stessa, perché
disinteressata al potere, interessata al comune. Una democrazia dialettica fondata
sulla geografia concreta e le autorita positive che in queste geografie vivono e
discutono, francamente, per il bene di tutti.

Di fatto, nei parlamenti istituzionali, a tutti i livelli, avviene una replica, una brutta
copia, una “rappresentazione” di tutto cid. Soprattutto se esiste uno scollamento tra
cittadini e parlamenti. Di solito nei parlamenti “contemporanei”, o in tutti quelli corrotti
dal potere, finiscono politici che non sono passati per la prima politica, ma sono
nominati a priori con le classiche limitazioni dei meccanismi elettorali, complicati e
blindati ad hoc per mantenere in piedi chi di fatto non usa né i piedi né le mani, ma
solo il denaro.

La “prima politica” potremmo anche definirla la politica delle geografie, delle storie,
degli autori dei propri passi, condivisi, esposti.

In calce al libro fornird alcuni esempi o pratiche di queste sedi o prefigurazioni di
potere autentico, cercando di spiegare le sfumature e gli sconfinamenti del potere
duale e l'importanza dell'imprevedibilita intersezionale degli autori che possono
essere sia all'interno dei poteri collettivi duali o dei partiti, ma non limitarsi ad essi. Il
luogo di convocazione e di confronto deve rimanere la “piazza comune” - il luogo che
va oltre il “dominio pubblico”, istituzionale - dove tutti possono e devono confrontarsi
e alimentarsi, anche nelle forme di un acceso conflitto dialettico. La convocazione
stessa deve essere sopraistituzionale (principio cardine della convocazione), come
fosse un dialogo spontaneo del popolo, della gente, del territorio, non di chi lo
governa.

Proviamo quindi a fermare questo concetto: il potere autentico, generativo
(induttivo), & la somma organica del potere duale e autoriale. Organica nel senso
che uno produce e alimenta, rafforza I'altro, in modo reciproco ed esponenziale. Se
potere duale e potere autoriale si alleano il Prepotere € finito: la somma di potere
comune attivo e di “potere a posteriori” degli autori pud sconfiggere ogni forma di
potenza, ogni deriva della democrazia. Attenzione poi, questo € il punto focale del
nostro scopo: il potere autentico puo delegittimare le istituzioni (esautorare!) se non
fanno il loro lavoro. Qual € il lavoro delle istituzioni? La difesa del comune attraverso
il pubblico, e non la difesa del privato, super ricco, capitalista, attraverso il pubblico.
Solo la difesa del comune assicura il benessere di tutti, pure dei privati. E soprattutto
del pubblico.

Il potere autentico pud fornire nuove visioni, nuovi politici, nuovi indirizzi politici ai

parlamenti istituzionali. Nelle democrazie, I'unico errore che non deve fare il potere
duale, e soprattutto gli autori di cui si alimenta, € quello di diventare una istituzione,

56



una contro-istituzione, un potere parallelo al potere costituito® (salvo nei casi citati,
di violenza o di vuoto di reale potere, dove il potere duale diventa preliminare
costitutivo prima e dopo le rivoluzioni, come in Rojava o in Chiapas, o durante i vuoti
di potere). Cid non toglie che degli autori o attivisti “duali” possono diventare
eminenti politici allinterno delle istituzioni o dei partiti. L'importante € capire che non
si possono confondere le sfere del comune e del pubblico, come vedremo.

L'errore citato porta direttamente e nuovamente nella logica del potere, dimenticando
che la caratteristica principale del potere duale nelle democrazie € linformalita, o
meglio, mantenere un grado alto di informalita, organizzata. Ci si organizza fuori
dalle istituzioni, senza volere sostituirle. Questa informalita & tenuta insieme -
organizzata - dalla molteplicita degli autori, che non hanno un punto preciso dove
andare, avendo obiettivi molteplici di criticita da affrontare (in quanto pure
contropoteri), ma sanno che devono andare avanti verso nuove forme di liberta e
democrazia (come poteri prefigurativi). Per costruire una vera e propria democrazia
induttiva, che sperimenta il suo farsi strada facendo.

Il risultato & quindi una democrazia sperimentale in continuo aggiornamento, in
continua agitazione positiva, messa e tenuta in opera da corpi attivi che mai si
asserviranno al potere. Questa informalita organizzata sperimentalmente terra
lontano il pericolo del conformismo e del perbenismo, sempre in agguato in tutte le
istituzioni per il loro carattere statuario.

Il potere autoriale consegnato al potere duale, non € un potere astratto (rinchiuso
solo nella capacita di decidere e di agire) tipico del potere pubblico collettivo slegato
dai territori e dei contropoteri astratti, ma & un potere concreto formatosi sulle
geografie e sulle storie dei singoli individui e delle singolarita collettive che
accolgono le diversita individuali, facendole pure viaggiare insieme, per un tot di
tempo. La territorialita, la geografia, la storia, sono opere fatte dagli individui, dai loro
corpi individuali, che non sono altro che “cellule” viandanti nello spazio del mondo.

Questo “spazio cellulare” & inalienabile. Ognuno di noi ha una mente e un corpo, la
propria soggettivita di individuo. Individui che certo vivono nella collettivita e grazie
alla collettivita, ma che non si esauriscono in essa. Anzi, saranno i corpi singoli ad
esaurirsi nel tutto (entropico), che & molto piu di una semplice collettivita. Inoltre, tutti
sperimentiamo nuovi territori (anche i piu conformisti), o posti sperduti (i meno), e
abbisogniamo di un minimo di proprieta, sufficiente al nostro andare. Per incontrare
altri corpi, altre collettivita, altri ambienti, e poi riandare, fino a quando non si spegne
I'esistenza che tutti i nostri corpi incontrano. Altri sopravviveranno alla nostra morte.
Fino a prova contraria, si spegnera la nostra “realta”, ma non le altre esistenze.

57 Ricordo con una certa nostalgia la “sintonia” che provavo, incompresa a quel tempo, circa 20 anni
fa, quando mi approcciavo a leggere Serge Latouche, molto solido, anche se poco chiaro, su questa
straordinaria posizione di non entrare nel gioco della politica istituzionale.

57



Noi moriremo e altri sopravviveranno alla nostra morte. Alle nostre visioni.

Quindi, ripeto: Il luogo di convocazione e di confronto della prima politica - dei corpi
attivi nei contesti di vita - deve rimanere la “piazza comune”, dove tutti possono
confrontarsi e alimentarsi, mediante le forme di una dialettica esistenziale, che non &
quella direzionale progressiva consegnata da una storia precostituita, aprioristica,
istituzionale, idealistica, come fu lo storicismo®® o I'idealismo teleologico messianico.
Anche la convocazione deve essere sopraistituzionale, come fosse un dialogo
spontaneo del popolo, della gente, del territorio, non di chi lo governa. Questo
principio di convocazione, io lo chiamo “principio cardine”. Senza di esso nulla
accadrebbe.

Prima di passare alla configurazioni pratiche bisogna pero affrontare altri nodi teorici,
soprattutto il conflitto concettuale tra pubblico e comune.

Capire la differenza tra pubblico e comune &€ cambiare il mondo. Ed & la base per
sconfiggere la prepotenza.

Comune ucciso dal Pubblico, negli Stati sovranisti

Giusto nove anni fa, nel mezzo dei grandi conflitti sociali e ambientali che hanno
caratterizzato le mie terre, scrissi®®:

«Il pubblico & la terza parte costruita per vedere, garantire, applaudire o criticare,
giudicare il rapporto tra due parti. Rappresenta — rende presente — un passo indietro
nelle relazioni umane, in extremis € la fine della fiducia nella relazione “privata” tra
due parti. Significa la delega a una terza parte; la garanzia del giudizio espressa
dall’altro; la perdita della primitivita del rapporto a scapito della spettacolarizzazione;
la paura di affrontare le proprie debolezze con le sole forze tue e dei tuoi amici piu
vicini; I'attestazione inevitabile della nostra fragilita. Piu pubblica &€ una cosa, piu &
fragile la natura stessa della cosa».

Quindi aggiungevo:

%8 Vedi Walter Benjamin, Tesi sul concetto di storia, 1942 (varie edizioni e traduzioni). Sullo storicismo
e le sue varianti, il materialismo storico e dialettico, le interpretazioni di significato sono molteplici e
controverse. Resti in questo testo valida la definizione di Popper sullo storicismo: «la pretesa di poter
predire il corso dell'intera storia umana». Cio che é stato il grande errore di Marx, secondo il filosofo di
Vienna. Cid non toglie, seguendo Benjamin, che possiamo essere protagonisti delle nostre storie di
liberazione e scrivere la storia, farla, indirizzarla grazie alle nostre ispirazioni e aspirazioni, che
redimono le sconfitte del passato, soprattutto grazie ad azioni, a pensieri, a immagini, ad accadimenti
del pensiero e dell’azione "rivoluzionaria".

% NCPP, Pubblico, ncpp.cloud.

58



«Nel caso peggiore, il pubblico rappresenta la delega a terze parti della
responsabilita individuale. Nella ritualita del teatro, del cinema, della chiesa, una
remissione della responsabilita tramite il rito della falsa partecipazione (in quanto
fittizia, facente parte di uno spettacolo) ad un’opera».

«Lo spettatore € colui che aspetta di vedere che cosa succede tra due parti in
giocoy.

«Lo stesso avviene, in forma meno emotiva, nella sfera politica. Il pubblico & il
“‘dominio del comune” di una terza parte, dominio che bisogna vigilare e concedere
solo in caso di necessita e di mancanza di impegno delle prime due parti di una
relazioney.

«Il pubblico & il male minore nel caso di relazioni estremamente complesse. Nelle
societa & un rimedio necessario [a volte nella forma del compromesso®’] che pud
generare politiche positive se capito come tale, ossia se considerato come mezzo (di
cui non si pud fare a meno) e mai come fine per mettere in relazione le varie parti in
gioco. Nella consapevolezza del mezzo, il pubblico viene stemperato dalla
partecipazione attiva dei cittadini che mantengono “comune” uno spazio che
altrimenti rischierebbe di diventare asettico e astratto dalla comunita, uno spazio
amministrativo governato solo dai burocrati. Uno spazio che diventa allora
‘compromettente”.

«Capire il concetto di pubblico significa fare un passo in avanti nella civilta delle
relazioni, decretare I'obsolescenza delle res-pubbliche nelle societa evolute, dove |l
potere del pubblico sara contenuto nella sfera del necessario per favorire la nascita
delle res-comuni, configurazione sociale che ha l'obiettivo ideale di sottrarre il
dominio di una cosa non-privata alla delega di una terza parte».

«Se la nascita del pubblico €& giustificata dalla sua funzione di utilita, cid non
giustifica la sua deriva, ossia il suo diventare una forma di “parassitismo sociale”
superata una certa soglia di tollerabilita da parte del “comune” senso del doverey.

In altre parole, intendevo dire che se il pubblico diventa “pesante” e non assolve piu
alla sua funzione, diventa tossico, soprattutto se cade sotto le mira del potere privato
che sotto le spoglie di un comune senso del dovere, come la cura, mette in atto le
sue dinamiche di profitto. Questo accade soprattutto nelle Zone di Sacrificio al Alto
Reddito dove I'ipocrisia € la norma e il profitto a tutti i costi il mantra dell’economia.

0 Sebbene non faccia parte dei nostri obiettivi, vorrei sottolineare qui I'applicazione utile e necessaria
del “compromesso”, in senso politico, quando le parti in gioco hanno entrambi torti, negativita,
complicazioni irrisolvibili, superiori alle positivita. In tal caso le parti in gioco devono rinunciare alle
proprie ambizioni di superiorita, cedere la parte negativa di sé, fare un passo indietro, risolvere la
propria incoerenza, obbligati da terze parti a restare dentro ai “contratti” firmati. Riprenderemo piu
avanti 'argomento sul compromesso, la mediazione al ribasso fatta sugli elementi negativi, v. capitolo
dedicato nella seconda parte, dove parleremo invece del suo alter ego positivo, la “composizione”.

59



Andiamo a leggere cosa scrivevo lo stesso periodo sul concetto “dirimpettaio”, anche
se declinato nella sua accezione a tutto raggio - positiva e negativa - di
res-comune®’.

«La res-comune non & il semplice bene comune, ma anche il male comune. E lo
spazio e il tempo a cui non possiamo sottrarci e sul quale € necessario lavorare
insieme per vivere in modo civile».

«E lo spazio e il tempo della prossimita, dellincontro-scontro tra le esistenze
prossime e da cui non bisognerebbe mai fuggire per creare perniciose terze parti e
deleghe di responsabilita, se si ha la forza per superare e rendere prolifico questo
incontro-scontro. E lo spazio improprio, comune e condiviso».

«Il “comune”, etimologicamente, & la munificenza condivisa, I'obbligo spontaneo, la
consapevolezza di essere non solo uno, ma due, tre, quattro... E il munus della
pluralita. Il cum-munis. Il dono della molteplicita. 1l fare le cose insieme. Il plusvalore

dell’armonia».

«In estrema sintesi, la res-comune pud essere spiegata con una classica situazione
che declina il concetto allo spazio comune del quotidiano: lo spazio comune é quel
luogo in cui se trovi una cartaccia per terra la raccogli, diversamente dallo spazio
pubblico dove se trovi la stessa cartaccia per terra la guardi sperando che passi il
netturbino o al peggio, neppure la guardi».

«Lo spazio comune & partecipazione, lo spazio pubblico & delega».

«Lo spazio pubblico come estensione del diritto e del dovere dello spazio comune,
ha il suo valore positivo se tenuto sempre come dipendente da questa estensione.
Nel momento in cui lo spazio pubblico diventa indipendente, una vera e propria
res-pubblica (una proprieta dello Stato), il rapporto di estensione scompare per fare
strada alla nascita di una nuova parte che non avendo interesse “obbligato” nello
spazio comune - poiché se ne pud creare uno “proprio” come burocrate - pud
costruire rapporti di forza tra le parti, rapporti sconosciuti e imprevedibili tra le stesse
che vogliono vivere bene insieme nello spazio comune.

Nascono gli apparati pubblici e le genealogie autoreferenziali dei relativi burocrati,
con tutte le loro immense proprieta: il demanio dello Stato. || dominio dello Stato. I
demonio dello Stato, burocrate e repressivo».

«ll contrario della res-comune non e tuttavia la res-pubblica, ma la terra di nessuno,
la terra intesa non come improprieta comune, ma come spazio in cui ognuno puo

8" NCPP, Res-comune, ncpp.cloud.

60



fare quello che vuole, come fosse una sua proprieta, basta che usi una forma
qualsiasi di pre-potenza, anche la minima violenza sull’equilibrio ambientale dello
spazio stesso».

«La terra di nessuno spesso € preda delle mafie a causa dell’incuria delle genti che
trasformano gli spazi comuni (come l'aria, 'acqua, i prati) da improprieta comuni a
proprieta illecite, non lecite secondo una minima civilta delle relazioni».

«Se lo spazio comune & cura e partecipazione, se lo spazio pubblico & servizio e
delega, lo spazio di nessuno ¢ infatti terreno fertile per la pre-potenza e la mafia, le
quali forze non si curano della terra, ma la depredano. Uccidono la prossimita. Si
deduce che la Terra — nel suo insieme — dovrebbe essere sempre pensata come uno
spazio comune, che diventa pubblico solo in casi estremi di servizio, quando la cura
partecipativa non riesce a gestire la complessita».

Da cui deducevo: [Lo spazio pubblico € una specie di “terra di mezzo”. Che bisogna
attraversare per arrivare alla res-comune, alla terra liberata dalle prepotenze].

«La Terra va percido pensata come la Res-Comune per antonomasia, lo spazio
comune curato da tutti e in ogni momento poiché mai possiamo staccarci da questa
ultima prossimita. Essa € la prima e inalienabile improprieta comune, condivisa, che
supera la nostra legittima proprieta sufficiente. Questa prossimita inalienabile, crea
un’appartenenza, un esserne parte. Nel caso biunivoco essere umano/Terra vale la
formula confessionale del matrimonio (mater-monium): finché morti non ci separi».

«La “terra di nessuno” — costruzione tipicamente umana — & la terra dove si
consumano le guerre, il dramma irrisolto dei piu orribili conflitti e avvengono i delitti
pil efferati. E un terreno che pud essere minato, bruciato, calpestato dalla
pre-potenza. E il campo di battaglia dove si lasciano marcire inutilmente i morti, il
prato ipocrita della dimenticanza».

Aggiungevo poi questa postilla sull’opinione comune rispetto all’opinione pubblica e
di massa e l'impatto di queste sulle democrazie:

«Il comune e lo spazio della responsabilita condivisa e dell’attivismo; il pubblico & lo
spazio della responsabilita delegata e del funzionalismo per conto terzi; questo vale
anche per quanto riguarda le opinioni: 'opinione pubblica pu6 degradarsi in opinione
di massa, senza autonomia di ragione ed argomenti solidi, mentre l'opinione
comune, no. Lo stesso vale per gli spazi. Uno spazio comune se rimane tale, non si
degradera mai in uno spazio sporco e massificato, ma restera sempre uno spazio
civile, di responsabilita attiva e relazione. Ne consegue che il concetto della
res-comune pu0 diventare il fondamento di una democrazia attiva, e non passiva, di
una democrazia vigile e non di una democrazia domestica e servile».

61



E chiudevo: «ll futuro politico della Res-Comune € la Res-comunanza, la democrazia
dei corpi attivi».

Devo dire che dopo nove anni da queste formulazioni, verificate sui campi di
battaglia delle nostre democrazie, esse dimostrano il loro valore interpretativo. Devo
solo aggiungere qualcosa sulla chiusura, in ottemperanza agli scopi di questo libro:
sconfiggere le prepotenze che si nascondono dietro il concetto di Stato, identitario o,
ancora peggio, sovranista.

Riprendendo la suggestione sulle identita della prima parte: «Se l'identita fosse una
dolce appartenenza alla terra — cid0 che si nasconde dietro ai termini “radici” ed
“ethnos” — essa sarebbe niente di male e solo che bene...»% - e via discorrendo, lo
Stato assumerebbe la sua forma non tanto di Res-pubblica, ma di Res-comunanza,
«dove il potere delle terze parti, il dominio sulle cose pubbliche e dei relativi uffici e
sistemi di autoreferenza, [€] ridotto ai minimi termini. Nella nuova forma di
res-comune, fiducia e corresponsabilita tra le parti, i cittadini, sostituiranno il piu
possibile il contratto con terze parti, diminuendo lo spazio degli uffici e delle
contrattazioni. Il “contratto sociale” dovra sollevarsi a livello di legge orale, di “patto
sociale”, di fiducia tra le persone, non a interventi scritti e siglati da parti terze.
Queste agivano in epoche storiche in cui il disequilibrio tra le forze e i poteri era
enorme, con soprusi e vessazioni di ogni genere e grado da parte del piu forte sul
pit debole»®.

Qui mi soffermo solo anticipando concetti che tratterd piu avanti, quelli della
res-comune e della differenza tra contratto e patto.

Si capisce che uno Stato identitario, ingessato nella propria forma statuale,
istituzionale, burocratico, difficilmente si regge in piedi se non riesce a declinare la
propria identita a una semplice funzione, categoria, utile a distinguersi da altre
“identita” statuali, tutte funzionali a difendere i propri interessi individuali, come lo
possono essere gli individui nei confronti della collettivita, del’ambiente, dell'alterita.
La dialettica uno/molti, singolo/molteplice, individuo/collettivo € una dialettica
inalienabile all’esistenza, una dialettica esistenziale che offre limiti e confini alle due
parti della contesa. Non esistono ibridi, ma sconfinamenti. E dissoluzioni. L'uno si
dissolvera sempre sul molteplice, 'uomo sulla terra, I'energia di un atomo verso uno
stato entropico. Contrariamente da quanto asseriscono - senza alcun fondamento
sperimentale e falsificabile - le dottrine metafisiche, le religioni dottrinali, soprattutto
quelle monoteistiche, le quali sono proprio per principio monopolizzatore,
superindividuali, e fondamento esse stesse di fondamentalismi, integralismi,
prepotenze, a causa delle loro dottrine di verita, assoluta e rivelata.

%2 Alberto Peruffo, Non torneranno i prati, op. cit., p. 62.
% NCPP, La morte della Repubblica, ncpp.cloud.

62



Lo Stato identitario tende a seguire queste linee di esclusivita identitaria che
possono portare a chiusure estreme o a politiche di dominio o prepotenza, senza
alcuna autorita condivisa e riconosciuta. Il vertice lo raggiunge il concetto di Stato
Sovranista, ovvero sia di quello stato «che piega la stabilita internazionale e ignora
le prerogative della comunita Onu e le sue risoluzioni, affermando esclusivamente il
proprio interesse senza tener conto delle necessita globali di tutela del pianeta»®*.

Lo Stato Sovranista, identitario e che vorrebbe proclamarsi sovrano, non dipendente
da nessuno, autocrate e autosufficiente, nega di fatto i beni comuni ai propri cittadini
e li sottopone senza partecipazione al male comune, dividendo i “benefici” - gli
estratti dal male - tra i suoi dirigenti e accoliti. La sua degenerazione pubblica uccide
il comune e ogni dissenso viene bagnato nel sangue della repressione o nel silenzio
delle carceri o mediante l'intimidazione nei tribunali.

In altre parole, lo Stato sovranista € lo stato dove il Comune & sparito dall’orizzonte
dei cittadini a scapito del Pubblico: non esistono piu storie e geografie, ma solo
palazzi del potere e ambienti artificiali o riserve naturali, riserve di caccia per il
piacere e I'utilizzo estrattivo dei potenti. Il Comune viene travestito da Comunismo
totalitario o da Capitalismo avanzato, a seconda dei preliminari di pensiero,
ideologici, partitocentrici. Per questo & giunto il momento di affrontare uno dei
concetti chiave di tutto il nostro lavoro e della nostra lotta: la proprieta sufficiente.

Solo esso potra far superare i limiti del Comunismo e i disastri del Capitalismo.

La proprieta sufficiente: la morte della proprieta capitalista, il superamento del
comunismo

La proprieta - politicamente intesa, se dovessimo definirla in modo semplice - € un
principio sociale di possesso fondato sulla forza collettiva del diritto.

Di fatto - e da sola, senza le umane pretese - la proprieta non esiste. Tutti siamo
proprietari di qualcosa, altro da noi, finché ci €& riconosciuto e difeso questo diritto
dalla comunita o fintantoché la nostra singola forza riesce a difendere quel qualcosa
dall’appropriazione altrui. Dunque, nel caso estremo dove nulla €& difendibile e
riconoscibile, non possediamo niente se non noi stessi, il nostro corpo, o mal che
vada, il nostro io, la nostra coscienza. Da qui la celebre sentenza di Max Stirner: «io
ho fondato la mia causa su nulla»®®. Che non & “il nulla”, ma l'unicita che non ha
bisogno di altro per essere riconosciuta se non la consapevolezza di esistere senza
fondamento superiore, direi pre-potente (come un Dio o un altro uomo), e che
richiama la premessa: «Proprietario del mio potere sono io stesso, e lo sono nel

8 Secondo una delle migliori definizioni ecosistemiche - di Pasquale De Salve - da me trovate dopo la
comparsa del neologismo “sovranismo” nel 2017. Per tale scopo si consulti Enciclopedia Treccani.
% Max Stirner, L’unico e la sua proprieta, Casa Editrice Patron 1982.

63



momento in cui so di essere unico»®®. Ma oltre a questa straordinaria proprieta, cosa
possediamo e quanto possediamo? Di solito, troppo. Cosi ci torna utile un’altra
celebre frase, questa volta del Mahatma Gandhi, cultore dell’anarché, del senza
governo come atto di responsabilita individuale nonviolenta. Una frase sepolta nel
suo diario®’, che fa da contrappunto tonale a Stirner, all’anarchico individualista tout
court: «l'unico possesso € il non-possesso». Quasi a sottolineare quale sia la portata
di effettiva schiavitu a cui ci incatena il possesso esagerato. La proprieta “superflua”.
Non solo singolarmente, ma pure socialmente. Abbiamo quindi necessita di una
rivisitazione del concetto di proprieta, politica.

La “proprieta sufficiente” & un concetto relativamente nuovo, se messo di
contrappunto alle dottrine sulla proprieta di pensatori classici come Locke e Marx.
Scrivevo, analizzando il concetto di lavoro®:

«Con Locke, abbiamo un precedente nella storia della filosofia che assegna al lavoro
un “pericoloso” valore terriero: solo chi estrae valore dalla terra, produce lavoro,
valore. Chi non riesce a farlo non ha diritto alla proprieta e viene espropriato. Con
Marx questo varra non piu per la terra-terra, ma per i mezzi di produzione. La
terra-valore diventera la fabbrica, e la terra-terra sara solo oggetto di risorse e scarti,
illimitati, senza curarsi neppure della salute né dei padroni né degli operai».
L’attenzione all’ambiente era ancora al di la di venire e non & sufficiente recuperare
la “frattura metabolica”, parziale e solo sulla produttivita dei suoli, per riabilitare Marx
su questo punto fondamentale®® - I'ecologia - quando invece il suo pensiero resta
concentrato e fondamentale sul rapporto lavoro/capitale.

Affronteremo piu avanti il concetto di lavoro, legato alla terra o al suo
misconoscimento. Restiamo sul concetto di proprieta. Sempre analizzando Locke,
alla sua omologazione tra identita e proprieta, scrivevo, «se tutta la vita diventa
lavoro, per costruire la propria identita-proprieta — la tua “identita”, il tuo io liberato
dai bisogni della natura — il passo per diventare schiavo di te stesso, del proprio ego,
e breve: tutto deve entrare dentro di me, dentro la mia proprieta. Siamo ad un passo
dal collasso egocentrico, dalla nascita del liberalismo e del capitalismo moderno,
dalla bulimia del moderno. Dal “liberarsi” dell’io dalla natura per diventare il monarca
assoluto. Non solo, siamo ad un passo per liberarci dalla geografia e uccidere ogni
territorio dentro al proprio personale giardino. Il lavoro perde la sua capacita di
relazione sociale ed ecologica e diventa essenzialmente economia pura,
oggettivazione pura di tutto cid che € natura come oggetto-risorsa. Con Locke nasce
il “liberismo”. I'essere libero dalla natura, dalla geografia, dai limiti, dal rispetto
dell’altro in funzione dell'io — grazie al lavoro».

% Ibidem.

7 Gandhi, Antiche come le montagne, Mondadori 1987.

% NCPP, Lavoro, cognizione e denaro, in ncpp.cloud.

¢ John Bellamy Foster, The Ecological Rift, 2011. V. nota 47.
O NCPP, Lavoro, cognizione e denaro, in ncpp.cloud.

64



Come sottolinea Bookchin: il lavoro diventa «disciplina necessaria per sottoporre la
natura esterna al controllo sociale e la natura umana al controllo industriale»’'. Cosi
commentavo questo passo: «Si va al lavoro come si va in prigione, sottolineava |l
grande pensatore comunalista, che criticava giustamente la visione astratta e
astorica, redentrice, del lavoro in Marx: un lavoro senza immaginazione, neppure sui
valori d’'uso oramai sempre piu remoti per chi entrava in fabbrica e lavorava una vita
piegato su un particolare infinitesimo della produzione. In questo modo, con la
natura non si fa nessun “matrimonio”, ma un contratto coercitivo, affinché essa
diventi “patrimonio” dell'io: proprieta dal forte sapore gerarchico, patriarcale,
inviolabile e quindi difendibile con la violenza»™.

Marx fa si un passo in avanti quando teorizza la liberazione dei mezzi di produzione
dalla “proprieta privata” dei capitalisti. E fin qui, tutto bene, soprattutto nella celebre
frase: «da ognuno secondo le proprie capacita, a ognuno secondo i propri
bisogni»™, nella quale si riconosce implicitamente una “proprieta personale”,
perlomeno dei bisogni, che va oltre la semplice estrazione di valore dalla terra
enunciata da Locke. La non-proprieta dei mezzi di produzione, o la proprieta
collettivista degli stessi pud e deve determinare una societa piu equa, felice, giusta.
Come di fatto € avvenuto, con salti avanti e indietro, nel corso della storia: la
condivisione del lavoro e dei mezzi di produzione, tolti dalle mani dei grandi
proprietari, ha contenuto le derive dell’arroganza umana, in mano una volta solo ai
grandi signori proprietari terrieri, feudatari, re; oggi, ai grandi proprietari della finanza,
feudatari digitali, spesso entita astratte transnazionali. La cooperazione tra piccoli
proprietari vince sull’arroganza proprietaria dei grandi, causa di guerre, ingiustizie,
violenze. A meno che i grandi non diventino gli stessi Stati sociali e si fanno le
guerre di potere e di spartizione delle risorse tra di loro. Come vedremo la “potenza
sociale” degli Stati - 'accumulo delle forze degli individui che di fatto formano la forza
accumulata dello Stato moderno, dotato di tecnologia e relativa forza organizzatrice
e immagazzinatrice - & di gran lunga superiore alla potenza di qualunque
“accentratore” del passato (re, monarca, imperatore).

Tuttavia, per tornare alla proprieta, c'é€ un’altra frase dibattuta tra Proudhon, Marx™ e
Stirner, che ancora oggi fa paura, se fraintesa e non collegata alla precedente: «la
proprieta € un furto». Con la quale si voleva significare, nelle diverse sfumature dei
tre pensatori, che il profitto della societa capitalista borghese si materializzava nelle
piu o meno grandi proprieta private, le quali a sua volta - secondo Marx - per
generare altro profitto e mantenere insieme il sistema, le stesse proprieta, dovevano
investire su produzioni di capitale in un ciclo continuo, senza fine, fatto di

" Murray Bookchin in Ecologia della liberta, Eléuthera 2017.

2 NCPP, Lavoro, cognizione e denaro, in ncpp.cloud.

3 v. Karl Marx, Friedrich Engels, Manifesto del Partito Comunista (1848) e Critica del Programma di
Gotha (1875).

™ Karl Marx, Letters to J B Schweizer “On Proudhon”, The International Workingmen’s Association,
Der Social-Demokrat, No. 16/17/18, February 1-3-5, 1865.

65



concorrenza e fondato sullo sfruttamento della forza lavoro, degli operai, di coloro
che non avevano la proprieta dei mezzi di produzione, macchine, terre o risorse.

Dunque espropriare i proprietari diventd il mantra dei comunisti, fino
all'interpretazione totalitaria dei comunismi estremi, come lo Stalinismo, o piu
articolate, come nella “dittatura democratica” cinese. La stessa Russia nel corso
della sua storia post-rivoluzione comunista ha articolato il concetto di proprieta in
diverse sfumature’, prima di arrivare a Stalin, riconoscendo tipi di proprieta allo
Stato (mezzi di produzione), allimpresa (diritto di gestione, di godimento, possesso e
disposizione dei beni), ai contadini (proprieta dei mezzi per le cooperative, ma non
della terra che era data ad uso gratuito). Era pure riconosciuto la proprieta dei beni
di consumo individuale destinati a soddisfare immediatamente i bisogni del singolo
individuo.

Questa articolazione spesso & sottaciuta dai superficiali critici del comunismo, come
fu il primo ministro italiano, Silvio Berlusconi, anticomunista che vedevano il
comunismo come la negazione totale della proprieta privata e i comunisti come
“‘mangiatori di bambini”. La forza delle proto-economie sovietiche (collettiviste) ha
invece dimostrato il contrario, con tutte le limitazioni delle liberta individuali e del
controllo dello Stato sulla vita “privata” dei cittadini. Gli stati ad ispirazione comunista
- dal punto di vista della forza e del lavoro collettivizzato - divennero e sono ancora
oggi tra le maggiori potenze politiche del pianeta. Proprio per la loro capacita di
mettere insieme - organizzare e immagazzinare - enormi forze lavoro.

L'interpretazione della frase la «proprieta € un furto» va dunque contestualizzata e
mira soprattutto a sottolineare che le grandi concentrazioni di proprieta - quindi di
denaro e di potere - sono di fatto un furto: uno sfruttamento di uomini su altri uomini,
come direbbe Murray Bookchin valorizzando lo stesso Karl Marx. E questo furto va
fermato. Le soluzioni a questo furto sono le varie espressioni “socialiste” che si
trovano ovunque nelle costituzioni “democratiche” del mondo.

Bisogna tuttavia articolare meglio questa vetusta formula libertaria. Dire che la
proprieta € un furto non € sufficiente per cambiare il sistema. Si potrebbe addirittura
azzardare - in un ottica di etologia umana - che “la proprieta di fatto non esiste”. E
solo una creazione della specie umana, suscettibile a varie declinazioni e
degenerazioni. La terra, in quanto Terra, non appartiene a nessuno. Gli stessi pezzi
di terra appartengono a qualcuno solo per convenzione, per leggi umane, per diritti
di proprieta riconosciuti, percido contestabili quando il riconoscimento supera certe,
chiamiamole, “limitazioni” sistemiche.

Possedere 1.000 volte piu denari, poteri, possedimenti, risorse, terre, rispetto al
“bisogno immediato” di un organismo umano, appare qualcosa fuori misura. Detto in

s Gianmaria Ajani, Il modello post socialista, Giappichelli, 3° edizione, Torino, 2008, p. 107/8.

66



parole di quotidianita, avere ogni giorno a disposizione 1.000 pasti quando ne e
sufficiente 1, significa non solo l'impossibilita di introiettare (mangiare) 1.000 piatti,
ma anche sottrarne 999 ad altrettante persone, parti delle quali, visto la
globalizzazione dei mercati e degli sfruttamenti, restano senza piatto quotidiano
proprio per il tuo esubero di proprieta.

Quella proprieta in esubero, a conti fatti, & frutto della Terra che non appartiene a
nessuno. Diventa quindi legittimo I'esproprio dei grandi proprietari quando superano
un certo limite. Diventa legittimo perché, secondo l'autorita degli autori che
osservano il potente e il povero, 'accumulo di uno genera la morte dell’altro. Pure a
livello sistemico-ecologico. Nelle nostre terre i ricchi conciari a monte girano con
Ferrari ultralusso, mentre nelle fabbriche gli operai immigrati, o i contadini a valle,
muoiono di cancro.

E questione di vita e di morte, I'esubero di proprietd. Va quindi riequilibrato
urgentemente prima che generi morti e collassi sistemici, non tanto e solo del
sistema capitalista (collasso gia in corso nelle ZSAR), ma del sistema-mondo,
planetario (in piena crisi climatica). Gli Stati nazionali democratici res-pubblicani lo
stanno facendo in vari modi (con le diverse politiche sociali, di welfare), le stesse
istituzioni sovranazionali come 'ONU, la Comunita Europea, I'Unione Africana, o altri
organismi di diritto internazionale. Almeno nelle intenzioni.

Ma non é sufficiente. La Res-pubblica, se dimentica la forza del comune, se anzi la
osteggia e si allea con le grandi proprieta private, i poteri corporativi multinazionali e
transnazionali, mediante il rapporto “adulterato” tra pubblico e privato, analizzato
sopra, non arrivera mai a ledere I'enorme forza, lobbistica, della prepotenza insita
nei regimi “totalizzanti”, come lo possono essere gli stati capitalisti, ma pure i
comunisti, nelle loro estreme conseguenze, perché tutti difettano - diciamo di
principio - sull’interpretazione della “proprieta”, come fosse un'entita metafisica
intoccabile e indiscutibile. Proprieta del Privato o proprieta dello Stato.

In via semplicistica, di principio, nelle societa capitaliste la proprieta privata € sacra,
inalienabile, indiscutibile; in quelle comuniste, la stessa proprieta privata non esiste,
o non dovrebbe esistere, se non per la sopravvivenza dei singoli in funzione dello
Stato. In mezzo ci stanno i grandi proprietari, siano essi imprenditori, burocrati,
sportivi, laici; siano essi vescovi, papi, re, plutocrati o magnati digitali; tutti fideistici
nelle loro posizioni di potere e legittimita. Tutto € sempre giocato sul piano della
produttivita, anche per mantenere le rendite e le proprieta ereditate, concentrando lo
sforzo proprietario ancora sui mezzi di produzione (oggi soprattutto “finanziari”),
sforzo che ha visto contrapporsi per decenni marxisti e capitalisti.

Sforzo, gia nel suo inizio, patologico, se si considera che il mondo non é fatto solo di

produzione, lavoro, bisogni immediati, ma anche di riproduzione, scarti, rifiuti, ma
soprattutto di desideri, sogni, ambizioni. Ossia che il mondo - in quanto sistema

67



sostenibile - & fatto soprattutto di giustizia sociale e di piccole e legittime liberta
concrete. Non di surrogati creati ad uso e consumo di coloro che infine ci dominano
sempre, con gli stessi surrogati e modelli di vita, al ribasso, facendo diventare tutto
oggetto di business e consumismo sfrenato.

Per dirla con altre parole, sono la giustizia sociale e le piccole liberta concrete che
tengono in piedi il sistema-mondo e se dovessimo appellarci a un un’autorita positiva
super partes, ricordo la risposta di uno dei miei maestri, Antonio Papisca, fondatore
del Centro Diritti Umani di Padova: «La coscienza dei membri della famiglia umana,
soprattutto dei piti deboli e vulnerabili, si fa tribunale supremo»’®.

Ecco dunque la necessita di un nuovo principio, che io chiamo Principio della
proprieta sufficiente (quasi a richiamare quello della ragione sufficiente). Esso dice,
in formula semplice, completando il richiamo alla giustizia sociale di Marx ed Engels:

«Da ognuno secondo le proprie capacita, ad ognuno secondo i propri bisogni, ma
pure secondo i propri desideri, sogni, ambizioni - che non devono mai superare la
dimensione umana delle stesse capacita e responsabilita individuali»

Cosa c’@ di nuovo? In primis, I'aspetto che supera i bisogni immediati, materiali,
quindi ci sono i desideri, i sogni, le stesse ambizioni che si nutrono di un misto di
desiderio e di sogno, soddisfatto il bisogno. In secondo luogo, l'aspetto della
dimensione, della “mensura” umana, della misura, che non pud superare la capacita
umana di lavoro e di energia metabolizzabile dello stesso nostro corpo singolare,
che pud essere anche collettivo, cooperativo, moltitudinario, ma sempre
contestualizzato, dimensionato, misurato. In termini sistemici, la dimensione & la
parte ecologica delle nostre capacita, la misura contestuale delle nostre possibilita’.
E come se fossimo all'interno di un campo di gioco con 10 giocatori, dove il mio
ruolo mi permette un certo grado di liberta e diversione (divertimento). Il campo € la
mia dimensione. Certo, se sono un superdotato di fiato e di ruoli, potrei giocare
anche per 10. Ma difficiimente potrd giocare su 10 campi contemporaneamente.
Men che meno su 100 o su 1000. Il problema della scala e della dimensione umana,

8 Antonio Papisca, International Law of Human Rights as a «Sign of the Times» for Fostering
Religious Freedom and Intercultural Dialogue in the Inclusive City. Pace diritti umani - Peace Human
Rights, 2/2011 - Marsilio, Universita di Padova.

" Interessante ridiscutere L'uomo a una dimensione, di Herbert Marcuse. L'uomo unidimensionale
delle societa totalitarie diventa a “zero dimensioni” se si pensa alluomo contemporaneo in termini
ecologici, dove i concetti di scala e di misura sono stati completamenti assorbiti dall’egocentrismo
umano e dai relativi surrogati artificiali. 1l contrario di questi uomini a poche o nulle dimensioni &
'uomo pluridimensionale, rappresentato dal poeta Fernando Pessoa, declamato dall’eteronimo
Alberto Caeiro, in Guardiano di greggi: «io sono la dimensione di cid vedo». lo, noi, siamo a misura
d’'uomo, affacciati sul mondo che viviamo concretamente. Non sovradimensionati nei consumi, negli
accumuli, nelle aspettative ultramondane. Esiste poi anche un uomo senza dimensioni, quello che si
annulla di fronte al limite estremo, alla morte, come l'asceta e l'anacoreta, che affronteremo
lateralmente nel prossimo capitolo.

68



e il vero problema dellumanita ipermediata e tecnologizzata, industrializzata e
ideologicamente idolatrata, teologizzata.

In pratica cosa significa? Che non possiamo immagazzinare senza misura quantita
enormi di cibo, denaro, proprieta, ossia far diventare “proprie” materie ed energie
che non utilizzeremo mai, sia perché ci renderanno schiavi per mantenerle integre
(in essere, stabili) rispetto al divenire entropico, sia perché questi accumuli di
materie ed energie si basano sullo sfruttamento di altri uomini, di forza lavoro che
uccidiamo o rendiamo schiavi. Questo circolo vizioso, se non si ferma, dovendo
autoalimentarsi, cresce per via esponenziale - grazie all’intelligenza umana e ai suoi
risultati “aumentati” tecnico-scientifici - e uccidera il pianeta stesso.

Ecco quindi che il principio di proprieta sufficiente, valutato e dimensionato nei vari
contesti sociali, dovra ispirare le politiche del futuro, ossia pratiche o formule
politiche di esproprio dei grandi capitali, senza tante mezze misure, per riconsegnarli
alle comunita sfruttate, sofferenti, o in declino, come sta gia capitando in molti degli
stati democratici “funzionanti”, anche se in modo flebile e poco consapevole, con le
politiche sociali di redistribuzione. Poco consapevole perché la redistribuzione delle
ricchezze e delle risorse sembra una richiesta di carita da parte delle classi abbiette
rispetto alle classi abbienti, le quali si mostrano prodighe di umanita nel concedere
qualche parte dei loro averi. Ricordo sempre che dobbiamo consegnare “dignita”,
non “carita”, agli oppressi, per cambiare davvero il mondo.

Invece queste pratiche di legittimo esproprio sistemico, “ecologico”, rispettose di una
dimensione dinamica di proprieta sufficiente (articolata nella quadriga
bisogni-desideri-sogni-ambizioni), misurata sulla inalienabile diversita personale,
dovranno essere il faro delle politiche del futuro, le quali avranno il compito di
riportare la res-pubblica alla sua origine di difesa dei beni comuni e di giustizia
redistributiva. Anzi, sempre per via di ipotesi praticabile, questo principio potrebbe
trasformare la vecchia res in una nuova res, che potremmo chiamare - mutuando il
nome da cio che legittima questa forma - il potere attivo comune - «res-comunanzay:
il governo dei beni comuni, eticamente primario e fondamento dei beni pubblici e
privati.

Dal punto di vista economico-biologico-sistemico non posso avventurarmi in dati
matematici programmatici di cui non sono esperto - qui lascio il campo aperto ad
antropologi, economisti, sociologi, psicologi - ma posso provare a dare un
generalissimo suggerimento, una indicazione minima di equilibrio di proprieta.
Ovviamente i dati e le ipotesi numeriche le lascio agli specialisti dei contesti, alle
logiche di situazione. Faccio seguire un'idea di massima prendendo come unita di
misura le dita delle nostre mani, il sistema decimale, i suoi ordini di grandezza.

Possiamo dire, che un uomo (in senso neutro) che ha grandi capacita, dedizione,
impegno, passione per la vita, che ha quindi sogni e desideri, oltre ai bisogni (per i

69



quali userod il parametro “1 pasto”), possa arrivare al massimo di 5 pasti al giorno per
non alterare in modo irreversibile, letale, I'equilibrio del proprio corpo e soddisfare
sogni-desideri-ambizioni (4 pasti di energia-materia li mette da parte ogni giorno, se
non li mangia); di 10 per alterare I'equilibrio eco-sistemico del mondo. Superato
questa seconda dimensione (la prima € ancora tollerabile per la comunita), il resto
va espropriato, in modo gentile, rigoroso, spiegando il surplus, invitandolo innanzi
tutto al dono; o, nel caso il dono non funzionasse, in modo coercitivo, con leggi e
interventi pubblici (il pubblico di fatto € sempre un fatto coercitivo), nel caso di
prepotenza proprietaria.

Nel senso: se tu hai forza - grazie alle tue idee, e a coloro che lavorano per le tue
idee in modo equo - per produrre anche 100 o piu pasti per te, essi saranno
comunque distribuiti, assegnandoti pure i meriti e le idee (possiamo ipotizzare un
massimo tollerabile di 10), ma il resto a chi ne ha di bisogno, in primis; oppure per
coltivare i sogni e i desideri di altre persone. Il tuo sovraprodurre ritornera alla
societa-comunita. Perché sappi, quel surplus legittimamente non ti appartiene se
non per una minima e poco commensurabile parte: le tue idee arrivano e prolificano
solo grazie ai depositi cognitivi, al’educazione, al lavoro sociale, alla condivisione
dei saperi (cid che in altre parti del libro ho chiamato il “socialismo libertario
dell’educazione”) di cui tutti traggono i benefici, anche i futuri egoisti capitalisti. Pure
essi sono usciti dalle scuole pubbliche elementari, o da quelle private paritarie,
quindi “eguagliate” alla pregnanza sociale delle prime. E proprio perché queste leggi
(legami) sociali sono difficili da comprendere - come il deposito cognitivo collettivo in
un brevetto individuale - cid che guadagni troppo da una parte, lo togli da un’altra, e
tu stesso moriresti sepolto dai 90 pasti in piu, lasciando ai posteri una brutta
memoria di te. Perché, volente o nolente, la tua reputazione sara valutata dalla
storia, dal “tribunale” delle coscienze che andra a ispirare I'educazione collettiva, i
depositi cognitivi degni di memoria positiva’®.

In questo modo, anche il superdotato e produttivista patologico, potra continuare a
produrre. Verra solo limata la sua esuberanza, mediante una soglia di sufficienza
utile alla sua stessa salute. Una soglia sulla quale muoversi ai minimi o ai massimi
standard di sufficienza.

Come a dire, in caso di reticenza dovuta al fatto che il sovraproduttore produce tanto
e non é riconosciuto come vorrebbe: “lavora meno e lascia respirare il pianeta e gli

8 Colgo l'occasione per sottolineare quanto sia socialmente pesante la cosiddetta “fuga di cervelli”.
Accade che il bagaglio cognitivo coltivato per anni da una societa - in funzione della propria salute
sociale - mediante I'educazione, il suo socialismo libero e aperto a tutti, improvvisamente,
individualmente, scappi via, portando con sé tutto l'investimento sociale fatto dalla comunita
educante. Investimento che sono ore, giorni, mesi, anni di lavoro educante collettivo. Magari rubato o
rapinato da societa private, da situazioni capitalizzanti, che di fatto estraggono la linfa educativa - i
saperi condivisi - dai cervelli “fuggiti”. Individui su individui scappati via. Spesso anche per ragioni
legittime di dignita e di sopravvivenza messe in pericolo dalle derive delle stesse societa in cui sono
cresciuti e coltivati. O anche solo per fare spazio a meno legittimi egotismi, disconoscendo il lavoro di
chi li ha educati.

70



altri esseri”. O meglio: “fa lavorare meno la gente che sfrutti e da cui estrai profitto
mettendo in opera le tue idee, non riconsegnando il surplus di deposito cognitivo da
cui le tue stesse idee sono state coltivate”.

Ad esempio, per chiudere questa ipotesi in forma di reddito pro capite, se riteniamo
che un reddito dignitoso per soddisfare i bisogni in un certo contesto economico sia
di 20000 euro annui a testa. Averne gia 2 volte tanto, aprira le porte ai desideri, 5 ai
sogni, 10 alle ambizioni. Superata questa soglia si rovina il mondo, perché si sottrae
energia ad altre creature. Se uno ha forza e dote di produrre un reddito superiore ai
10 pasti ipotizzati, lo faccia con cautela e rispetto del lavoro altrui e degli scarti
(ambiente), scarti che comunque e ovunque ci saranno, ossia sia consapevole che
produrra sempre materie degradate, oltre ai suoi prodotti, con eventuali rischi tossici.
Lo faccia, sapendo che aiutera - mediante la pratica politica della redistribuzione,
superata la soglia convenuta - molte persone bisognose a riscattarsi e a raggiungere
il livello 1, livello inarrivabile per molti cresciuti o vissuti in contesti o in condizioni
peggiori, condizioni spesso conseguenza dell’esubero sproporzionato prodotto dai
grandi proprietari. Dalla pre-potenza.

Siamo giunti a buon punto, credo, con questa ipotesi di principio. Per capire meglio
la “proprieta sufficiente”, ci attende ora il concetto di lavoro e di scarto, di religione e
di stato. Per molti infatti il lavoro & una religione e la sua chiesa € lo Stato lavorista.

Resta assodato che accettato il “principio di proprieta sufficiente”, applicato nelle sue
molteplici formule, il comunismo e il capitalismo, produttivamente intesi, nella loro
opposizione, sono di concetto, o possono essere di fatto, superati. E qui non si tratta
di un’asettica dialettica storica o di un processo di superamento hegeliano di
tesi-antitesi-sintesi. Siamo di fronte a una soluzione emersa da una dialettica
esistenziale fondata sui fallimenti, sulla falsificabilita dei modelli precedenti, il
modello comunista e liberista. Una dialettica che non ha direzione precisa o
premeditata. Ma ha molteplici possibilita. Imprevedibili a priori. Senza pre-potenze.
Fondate sui concetti sopra descritti, che richiamano la post-scarsita di Murray
Bookchin, I'abbondanza frugale di Serge Latouche, la sobrieta di José Pepe Mujica.

La nostra si prefigura quindi come una dialettica tra esistenze concrete fondata sulle
geografie e sulle storie, sugli autori dei propri passi. | cittadini. | corpi attivi. Passi
sperimentali, che possono rivelarsi falsi, o anche solo perfettibili, riconfigurabili.
Aperti e in ascolto del possibile. Questo €& il mondo senza prepotere. Dotato di
proprieta sufficienti.

Ripensare i concetti di Stato, Religione e Lavoro

71



Partiamo dal concetto di lavoro cercando, come mia abitudine metodologica, una
strada semantica fuori dagli specialismi economici e politici. Anni fa proposi per
questo fondamentale concetto il seguente incipit:

«ll lavoro & spostare energia-materia per portarla dentro di te. Dentro al tuo mondo.
Lasciando gli scarti — dello stesso lavoro — fuori»™.

Mi premeva la necessita - come attivista impegnato sui conflitti sociali e ambientali -
di sottolineare il valore esistenziale e contestuale del lavoro, valori legati
strettamente e non confinati in compartimenti stagni. Per dissentire dal pensiero che
tutta la nostra vita “economica” fosse lavoro, dimenticandoci che nell’accumulare un
po’ - o molte - di energie e materie, ci sono sempre degli scarti, mai (0 mal)
preventivati nel concetto di lavoro, classicamente inteso.

Si lavora riempiendo i nostri conti in banca, i nostri granai (da qui il grano e la grana
come sinonimi di soldo e denaro), dimenticandoci che per muovere energie e
materie, rilasciamo scarti, alcuni irreversibili, spesso pure tossici. Il lavoro porta con
sé una dose di irreversibilita nelle materie, a volte di tossicita, che troppo spesso
trascuriamo, non valutiamo.

Il concetto di lavoro poi lo si trova applicato, declinato, protagonista in mille contesti.
Addirittura, per restare nel con-testo politico di questo testo, nel meta-testo piu
importante delle istituzioni. Nelle costituzioni. L’articolo 1 della Costituzione Italiana
recita:

«L'ltalia € una Repubblica democratica, fondata sul lavoro».

Niente di male, se il lavoro fosse una cosa sempre positiva. E senza scarti. Scarti
pure umani. Ovverosia quelle maestranze ridotte in schiavitu o sfruttate oltre misura
per accumulare capitali senza limiti. Per non dire degli inquinamenti sottaciuti. Il
lavoro invece nelle societa democratiche, in declino, &€ un lavoro spesso sporco,
pericoloso, mal retribuito, precario. Il lavoro nelle nostre societa tardocapitaliste, in
mano ai grandi poteri finanziari, si riduce spesso al profitto per pochi e alla morte,
anche solo sociale, dei piu. Senza porre attenzione per le peculiarita territoriali, le
fragilita e la tenuta biotica e abiotica delle terre particolari, la loro resistenza e
resilienza alla tossicita.

Ecco dunque la necessita di liberare il lavoro, il suo concetto, dalle maglie della
sacralita e dall'essere la soluzione a tutte le esigenze del mondo. Il lavoro &
sicuramente importante e attivita primaria del’'uomo, ma non deve essere scollegato
mai dal contesto in cui esso si esercita. Anzi, pur essendo attivita primaria del’'uomo,

 NCPP, Lavoro, cognizione e denaro, ncpp.cloud.

72



esso tuttavia & secondo® al suo contesto, al suo ambiente, a cid che lo circonda, sia
esso un ambiente umano, antropizzato, sia esso un ambiente naturale o selvaggio.

Se lavoriamo anche “bene” dentro le fabbriche ma distruggiamo con sostanze
tossiche quello che & fuori dalle stesse, significa che quando rincasiamo troviamo
avvelenate le nostre famiglie, i nostri cari, i nostri figli, la comunita. E tutto il nostro
lavoro, il nostro darsi da fare, va alla malora. L'ora che si fa “male”.

Il lavoro quindi va sempre corrisposto al suo contesto, al rispetto delle persone e
dell’ambiente, e se “veramente” dovessimo dare I'importanza positiva che ha - quindi
in fatto di “corrispondenza” con quanto detto - dovremmo allora aggettivare il lavoro
con un aggettivo corrispondente a tale positivita, come ad esempio “rispettoso”, o
forse meglio, per semantica politica, “solidale”.

Capirete che se il primo articolo della Costituzione fosse scritto cosi - «L'ltalia € una
Repubblica democratica, fondata sul lavoro solidale» - le cose cambierebbero.

Anzi lo Stato stesse cambierebbe e forse potremmo riscrivere per intero I'articolo in
questo modo:

«L’ltalia € una res-comune fondata sul rispetto della persona, di ogni genere e razza
[sesso, lingua, religione, opinioni politiche, condizioni personali e sociali]. Le cose
pubbliche e il lavoro sono funzionali — di secondo grado rispetto a — alla res-comune
e alle persone»®'. Il lavoro e le sue manipolazioni pubbliche hanno ucciso troppe
persone.

Oppure, per fare un passo ulteriore: «L'ltalia € una res-comune confederale
[confederabile] fondata sul lavoro solidale [che non € lavoro salariale e basta; che
non & lavoro passivo e basta, ma lavoro attivo, vivo, creativo; poco e per tutti, il piu
possibile libero dalle grandi concentrazioni dei mezzi di produzione; cooperativo,
libero dalla finanza e dalle varie forme di dominio e di comando, innescate dal
pubblico]. Far lavorare tanto poca gente alimenta il conflitto sociale nei suoi aspetti

8 Questa posizione “seconda” rispetto all’'ambiente, ossia di “compagno di vita” che non vuole
primeggiare, & stata la vocazione strategica primaria nella lotta No Pfas nei territori del Veneto
contaminati, contaminati pure negli ambienti di lavoro (v. Non torneranno i prati, Ambiente e lavoro,
compagni di vita, op. cit., p. 85). Posizione rivendicata fin da principio nei nostri proclami e divenuta
posizione giuridica nella sentenza storica del 13 maggio 2025 quando il Tribunale di Vicenza
condanna P'INAIL (Istituto Nazionale per I'Assicurazione contro gli Infortuni) a risarcire la famiglia
delloperaio morto, Pasqualino Zenere, a causa della tossicita delle sostanze e - appunto -
dell’ambiente di lavoro: «La documentazione sanitaria e la consulenza tecnica medico-legale svolta in
corso di causa hanno dimostrato, “con elevato grado di probabilita”, il nesso di causalita fra 'ambiente
in cui il ricorrente ha prestato la propria attivita lavorativa e la patologia insorta [...] Il lavoratore, che si
occupava della fase di neutralizzazione delle acque nel reparto Depurazione, collocato in una
posizione adiacente al reparto di produzione di tali molecole, & stato esposto a sostanze perfluorurate
(Pfoa e Pfos) in un ambiente lavorativo contaminato e senza adeguati dispositivi di protezione»,
Comunicato Stampa CGIL del 16 maggio 2025.

8 NCPP. La morte della Res-pubblica, ncpp.cloud.

73



negativi e distruttivi, con la conseguenza di tenere la massa povera, debole, in mano
di pochi padroni. Da sempre»®2.

«ll lavoro solidale, funzionale al bene comune, dei singoli e della collettivita
lavorante, viene qui contrapposto al lavoro a tutti i costi, al lavoro come fine ultimo,
alle devianze estreme a cui pud arrivare il lavoro pubblico, che porta alle
plurideleghe e al lavoro ipertutelato, mantenuto dal popolo [vedi vitalizi, pensioni,
stipendi, o altri esagerati emolumenti]. Non bisogna quindi trascurare la forza e il
concetto di lavoro comune: lavorare tutti, lavorare meno»®, come dicevano gli
operaisti sociali italiani, la cui lezione non é stata capita fino in fondo, osteggiata e
repressa per la loro alta carica rivoluzionaria ai tempi della democrazia servile
italiana. Ai tempi di un possibile colpo di stato, neofascista. E lavorista.

«Per questo il concetto di lavoro va riconfigurato e ri-umanizzato, riportato dentro ai
limiti del valore umano per diventare esso stesso — il lavoro solidale, ricco di
relazioni, creativita e reciprocita — uno strumento di liberta»s.

«Quanto piu bella sarebbe ['ltalia e qualsiasi altra democrazia se fossero «una
res-comune — [che & anche il male comune, non solo il bene, ossia il male nella sua
forma naturale, ossia liberato dalla “classe sacerdotale” che poi fa diventare quel
male — sempre — debito pubblico intascato dalla stessa classe dirigente di cui il
sacerdote fa parte] — fondata sul lavoro solidale che significa passione, amore,
dedizione, relazione, misura per le cose che si devono fare e per le persone che si
devono incontrare per incanalare energia necessaria alla vita. Che si fonda
sull'improprieta comune»®, la non-proprieta dei beni comuni e primari.

Da qui nasce una successiva esigenza, quella di una dottrina dello Stato che non sia
piu res-pubblicano, ma res-comunitario, dove si valorizza certamente il valore del
pubblico, senza tuttavia “uccidere il comune”. |l pubblico serve da argine al privato
per non (s)travolgere il comune. Guai a capovolgere le funzioni, facendo diventare il
pubblico la rottura dell’argine, che difende il comune, per servire il privato.

Una nuova dottrina dello Stato Res-comunitario, fondato sulla Res-comunanza,
quindi una Res-comune, dovra partire dal principio della proprieta sufficiente e
dell'improprieta comune dei beni primari, dalla equa distribuzione delle risorse e
delle possibilita, dal blocco progressivo delle arroganze neoliberiste e capitaliste,
dalla riconfigurazione del concetto di lavoro. E ancora prima, dal ripensare cosa sia
la “religione”. Essendo il concetto di religione spesso frainteso, manipolato, fino al
punto da fare diventare il lavoro stesso una religione. Una dottrina totalizzante.

8 NCPP. Classe e non piu lotta di classe, ncpp.cloud
8 NCPP. Nodi Teorici, ncpp.cloud.

8 NCPP. Lavoro, cognizione e denaro, ncpp.cloud.
8 jbidem. V. pure idem, Res-comune, ncpp.cloud.

74



A questo punto, domandiamoci, che cos’é la religione? Questa spada di Damocle
che vigila e domina le coscienze.

Un concetto talmente importante che non possiamo affatto trascurarlo o metterlo al
confino come la maggior parte del pensiero ateo fa. Quindi, quanto il lavoro, il
concetto di religione deve essere riconfigurato.

Innanzi tutto, direi, riprendendo la mia metodologia semantica, che la “religione” &€ un
sentimento. Un particolarissimo e irrinunciabile sentimento se vogliamo restare
umani. Per chi ama le reliquie nascoste nelle parole, come le amo io, possiamo dire
che l'etimo di religione nasconde nella sua radice proprio la “reliquia” di origine
latina. Una via misteriosa tra il raccogliere (relegére) e il collegare (religare).
Potremmo dire, in quanto reliquia, la religione € una via misteriosa che raccoglie e
collega le tracce sepolte nel tempo di una qualche esistenza. La stessa nostra
esistenza, se messa di fronte alla morte a cui il destino “sembra” chiamarci
inesorabilmente. La reliquia &€ una sembianza di cid che eravamo, prima della morte.
E di cid che saremo, dopo la nostra morte, nel fluire del tempo. La morte & il nostro
ultimo approdo, di cui qualcuno potrebbe trovare una nostra sembianza, una traccia
sepolta. Una dissolvenza del nostro essere nel continuum delle altre esistenze. A
pensarci bene: uno spavento supremo, di fronte all’abisso. Ecco il sentimento
religioso nella sua essenza radicale. Senza radici terrene.

E proprio di fronte a questo limite estremo, insuperabile dalla nostra esperienza
personale, tuttavia superato e recuperato dalle esperienze che restano - che
possiamo a ragion veduta dire oggettive, oggetto di altre esistenze, umane e
cognitive, nel caso della nostra specie - ecco di fronte a questo limite estremo si
apre “la [cosiddetta] porta dello spavento supremo”, secondo le parole scritte dal
filosofo siciliano Manlio Sgalambro, musicate dal maestro Franco Battiato®. Questo
affacciarsi sull’abisso del nostro essere, della nostra esistenza, crea in noi un
sentimento incomunicabile nella sua interezza, tanto &€ vasto e spaventoso e
singolarmente soggettivo (ossia, per restare in assetto poetico, un sentimento che
apre porte a “venti” senza fine, agli spa-venti incomunicabili, tanto sono effimeri,
imprendibili, non-prensibili). Questa € la religione. Il sentimento del limite estremo,
ma soprattutto, per i religiosi, la vita sul limite estremo, la costante percezione, il
costante presentimento del limite. In molteplici sensi e situazioni.

La religione, in senso lato, € la vita che si affaccia al proprio ultimo limite. All'abisso
sordo di sé. All'ab-surdo. Il religioso vive questo sentimento per scelta, e non come

mera occasione.

Scrivevo un tempo:

8 | a porta dello spavento supremo, in Dieci Stratagemmi, 2004. Musica di Franco Battiato, liriche di
Manlio Sgalambro.

75



«ll concetto di religione va rifondato.

Religione & vivere sul limite (per la trattazione di questo passaggio, in modo
articolato, [ho scritto un saggio dal titolo] L’arte armata e la religione disarmata, [non
ancora pubblicato]). Un sentimento fondamentale per ogni essere umano, anche per
l'ateo che si rifiuta di affacciarsi sull’abisso del limite e che spesso confonde la
religione con la confessione o la dottrina e si corazza con la parola laico per trovare
terreno di confronto con i credenti di tali costruzioni. Infatti, sia i credenti delle
confessioni sia gli atei possono dirsi laici, ovverosia persone che hanno trovato il
proprio anestetico al limite nel buon senso della comunita: la pubblica opinione»®’.

lo credo che rivalutare il concetto di religione soffermandoci su questo semplice e
inconfutabile sentimento - forse l'unica verita, direi con Popper, perché inconfutabile,
provata da tutti nel momento in cui uno si appresta alla prova di falsificazione - sia
fondamentale per costruire una civilta di relazioni positive.

Purtroppo perd, questo inconfutabile sentimento, proprio per la sua assoluta
pervasivita sociale, ossia profondamente umano e condivisibile da tutti gli umani, &
stato preda di incredibili manipolazioni e strumentalizzazioni. Le dottrine “religiose”
ne sono un esempio. Le loro risposte di verita sull’abisso hanno convogliato questo
sentimento in mille rivoli, spesso esclusivi, generando odio, guerre, divisioni, domini.
Autorita e Poteri. A priori. Pre-potenze.

Il sentimento religioso & stato catturato in religioni assolutiste, in dottrine
confessionali, perfino dagli Stati. Cosi nascono gli Stati Religiosi. Ognuno che dice la
propria verita, per “poter” dominare le non-verita degli altri. Ma la religione autentica
non €& dare una risposta all’abisso, ma & vivere quel sentimento, come “autori di
questo sentimento”, € “restare in ascolto di fronte a quel silenzio abissale” che la
morte ci presenta. Non € quindi un “affare” pubblico.

Se riusciamo a liberare gli Stati, i principii, le norme da queste dottrine di verita,
libereremo il mondo dalla violenza che ogni dottrina “metafisica” porta con sé, che
ogni storia premeditata vuole imporre al divenire imperscrutabile del mondo. Dottrine
in primis “religiose”, che poi diventano anche dottrine “politiche”, sia per chi crede in
forma monoteistica o politeistica, sia per chi si pronuncia ateo per negare ogni forma
di religiosita, di sentimento verso il limite - I'inconoscibile degli agnostici - che tutte le
vite si trovano di fronte. Il dottrinale teista e il dottrinale ateista negano questo
sentimento dando una risposta unica o negando la possibilita di una risposta. lo
affermo “con forza” che la politica non ha bisogno di risposte religiose, in senso
dottrinale, o irreligiose, per non dire violente di negazione e repressione.
L’atteggiamento laico accomuna credente e ateo, i quali presumono di dare una
risposta univoca, anche nella negazione, a un sentimento che non ha risposta, ma

8 NCPP, Religione, ncpp.cloud.

76



che € solo domanda. La loro prepotenza di verita € pericolosa. Lo dimostrano sia i
regimi religiosi, sia quelli atei. | non-credenti atei sono pericolosi quanto i credenti
teisti. L'autentico sentimento religioso invece non € laico (nel senso moderno, legato
alle confessioni): non & né ateo, né credente assoluto. E un restare in ascolto. Un
credere all’esistenza del sentimento. E la possibilita che qualcosa accada, di fronte
alla morte. Che sia Dio o non-dio, poco importa. E gia un accadimento. Fosse anche
solo il sentimento della nostra incapacita di dare una risposta. O lo spavento sul
prefigurare l'annullamento della stessa nostra capacita di produrre realta. Di
diventare nulla. O anche solo il dolore della perdita, che apre porte infinite. Ma gia
questo fatto - 'accadimento del restare in ascolto - ossia che possiamo farci ancora
delle domande, di porci nuovamente sulla linea dell’abisso, € il privilegio piu alto di
essere vivi. La possibilita di esistere ancora, affacciati al nostro essere. Un privilegio
tuttavia popolare, inclusivo, accessibile a tutti.

La politica € lo spazio della possibilita e deve in primis rendere possibile tutte le
risposte, rispettando anche chi crede, o chi non crede, eliminando ogni principio di
esclusivita: io ho la verita, cattolico, e tu, ateo o islamico, non hai la verita. Oppure io
ateo non credo in nessuna verita rivelata e mi oppongo ad ogni forma religiosa. Con
il rischio di uccidere il sentimento religioso, la nostra umanita. Anzi, ad essere piu
precisi, il limite della nostra umanita.

Ne consegue che niente deve diventare una religione “univoca”, ad una sola voce,
neppure il lavoro, perché il concetto di religione implica I'ascolto di molteplici voci nel
momento in cui ci poniamo di fronte a un problema, al piu grande problema. E il
lavoro non solo non & il pit grande problema-dilemma dell’'umanita. E uno dei tanti,
certo importante, tuttavia non € il solo da diventare il problema primo, da farlo
assurgere a religione, a quel sentimento del limite di fronte all’abisso. Il lavoro -
messo davanti, prima, di tutto, a tutti i costi - € un errore che ci pud portare a
trascurare il resto. Il lavoro ha sempre bisogno di un compagno, di compagni, di
buone relazioni.

Il lavoro va quindi sempre contemperato con gli altri aspetti della nostra vita. Va
“‘dimensionato”, valutato nei suoi aspetti positivi e negativi (gli scarti), limitato e
organizzato. Mentre la religione & proprio in questa sua (nostra) predisposizione al
sacro, al pre-sentimento della morte, del limite, che fa perdere ogni dimensione, che
ci fa mettere i piedi sul limite del’incommensurabile, del non misurabile. Del senza
dimensione: la nostra morte, la nostra sparizione dalle cose esistenti.

Qui mi fermo. Poiché alte consapevolezze portano a “spaventi supremi” - 'ascetismo
di molti artisti, religiosi, anacoreti, lo dimostra - o a parossismi meditativi elaborati
dalla nostra mente, dalla nostra autocoscienza: porta a sentimenti cosi alti e
devastanti, nella consapevolezza del continuum delle altre esistenze, della
dissoluzione della nostra realta (anche solo come facolta ideativa) - che io chiamo il
‘paradosso della devastazione” - che non é tema di questo libro. Non & tema

77



specifico di politica. Ne €& solo il fondamento operativo. La vita trova il suo
fondamento operativo sulla morte, opera come contrasto alle dinamiche di morte.
Dinamiche che possono travolgere molte altre vite, tanto sono incontrollabili.

In sintesi, la politica deve renderci liberi di provare “anche” questi alti sentimenti e
soprattutto difenderci dalle morti prepotenti. E lo puo fare se esce dalle catene del
lavoro come religione e dello stato religioso, o da altre®® declinazioni perverse del
sentimento religioso che diventa dottrina assoluta. Declinazioni usate dai potenti per
pratiche di dominio. O dai liberatori per pratiche di sacrificio.

Liberarsi. Da tutte le dottrine e le confessioni che hanno ucciso l'indigenita,
I'animalita, I'alterita. Dagli stratagemmi metafisici e da tutte le liturgie del
Dominio. Dalla narrazione cristiana o di altri monoteismi. Da ogni narrazione
esclusiva del bene, e del male

Libera nos a malo. Liberaci dal male. Questa formula finale del Padre Nostro,
preghiera chiave della liturgia cattolica, & entrata nellimmaginario collettivo
contemporaneo delle mie terre grazie alla rivisitazione, fin dal titolo®, di Luigi
Meneghello, intellettuale che ho avuto la fortuna di conoscere e di passare momenti
di pensiero insieme. Questa formula evangelica, come lui stesso diceva, nasconde
tutta la forza del dominio religioso sulle genti. Ma anche il punto di partenza per
liberarci “autenticamente” dal Male, il male con la M maiuscola.

Gia & un fatto curioso e notevole che nellironica immaginazione giovanile di
Meneghello (nativo di Malo, comune del vicentino) egli associ quel “liberaci” ad un
un luogo geografico. Liberaci, noi, qui, a Malo. E perché non in tutte le altre localita
del mondo conosciuto? Perché, semplicemente e altamente, il male di cui parla la
formula € un male a-geografico, un male universale, anzi, il Male, il Peccato
(originale), 'originario Male a cui tutti siamo sottoposti, secondo la dottrina cristiana.

8 Di per sé nemmeno una “religione della liberta” & auspicabile (v. recente omonimo docufilm su Toni
Giuriolo), come viene addebitata impropriamente al comandante partigiano dei Piccoli maestri
meneghelliani. La religione deve rimanere un sentimento, aperto a mille battiti, di vita. Nel momento in
cui diventa dottrina, confessione, credenza assoluta, introduce la pratica del “sacrificio”, del “divenire
sacro”, quindi limite forzato alle nostre volonta, fino allimmolazione della nostra vita sull’altare della
divinita, sia essa chiamata Liberta, Dio, Lavoro, Patria, Idea. Il sacrificio della propria vita o della vita
altrui (commilitoni) & una bestemmia incontrovertibile, irreversibile, nei confronti di qualsiasi creatura.
Purtroppo la nostra fame animale, carnivora od erbivora, non ci sottrae dalla necessita di sacrificare
altre creature. Cid non significa che dobbiamo abbuffarci di sacrificio e di religiosita celebrative di
questo sacrificio. Dobbiamo invece evitare il piu possibile ogni sacrificio fatto sulla pelle degli altri.
Questo non € solo un principio etico, ma pure un postulato ecosistemico, se lo si considera dal punto
di vista delle “terribili” potenzialita umane, ossia della nostra capacita ideativa e operativa di produrre
guerre e altri disastri che portano e hanno portato al sacrificio di moltitudini incommensurabili di umani
e di altre creature.

8 Luigi Meneghello, Libera nos a Malo, prima edizione Feltrinelli 1963.

78



Non ci sarebbe niente di male a considerare che tutti quanti, noi umani, siamo
soggetti al male, alla malattia, al decadimento corporeo, alla morte, alla disfunzione
organica, sia essa parziale, totale, o degenerativa. Non c'eé niente di male, perché di
fatto lo siamo. Il male, come il bene, & un fatto comune. Nessuno puo0 sottrarsi o non
provare qualche volta nella vita un male, una malattia, un dolore. La morte stessa.
Se anche non ci credessimo, alla nostra morte, la attestano gli altri. | sopravvissuti.
Alla nostra, di morte. Come noi stessi sopravviviamo a quella degli altri.

Ecco, il dolore. La percezione del limite. O di un limite, anche fisiologico, strutturale,
come il contrarre troppo le nostre articolazioni; o superficiale, come incidere la nostra
pelle. Tutti conosciamo il dolore, spesso portato da disfunzioni o malattie. Da
incidenti. Perfino da lacune affettive personali, come la mancanza di un caro, o di
una relazione. O la paura di affrontare la fine stessa della gioia e del dolore, la
morte, la sparizione del nostro essere e sentire.

Dal dolore fisico, a quello morale, a quello esistenziale, ampio & lo spettro del
concetto di male, di limite infranto, a cui il dolore si associa. || male € una coscienza
del dolore, del doleo latino. Liberarsi dal dolore, dal male, da una lacuna, come puo
essere pure la fame e la sete, I'indigenza originaria di ogni vivente, &€ sempre stata la
pulsione primaria di ogni creatura, vivente.

L'uomo ha trovato mille strade per farlo, attraverso il lavoro che soddisfa i bisogni
primari, la medicina che risolve le malattie, la cura affettiva e perfino la cura
religiosa, che alleviano le malattie esistenziali. Molte sono le culture e le tradizioni.
Qui non ci interessa entrare nel dettaglio, ma solo nei preliminari dei dolori
esistenziali. Lasciamo da parte quindi i dolori fisici, funzionali (organici), e quelli
disfunzionali (malattie), se non come produttori di disagi organici. Ben altra cosa &
affrontare i dolori morali, psicologici, esistenziali. Difficile € sostenere il peso della
vita che si avvicina alla morte, o la sfiora. Soprattutto quando si vive in condizioni
precarie, dove la stessa salute e dignita individuale, collettiva, &€ messa in costante
pericolo. Come difficile & sostenere la vita quando si € responsabili dei mali altrui. Il
dolore - chiamiamolo esistenziale, nelle sue declinazioni morali e psicologiche -
diventa insopportabile.

Diciamo che di fronte a quest’ultimo dolore non esiste un rimedio unico. Esistono
molte narrazioni - religiose - alcune delle quali divenute dottrine dogmatiche,
esclusive, in lotta tra di loro per avere l'ultima parola sulla verita. Che non é tanto
una lotta sincera, per «amore di verita», per buone intenzioni umanitarie, ma perché
i portatori di verita, la lora pretesa di possederla per via esclusiva, permette di
dominare gli altri, soprattutto coloro che abbisognano di cura per liberarsi dal peso
dell'esistenza o da altre pressioni di varia natura. Tenere i bisognosi in condizioni
precarie - dominare le penitenze, controllare le pene - aiuta a somministrare “la
verita”. Entriamo in un passaggio difficoltoso, ma necessario, di questo libro. Vi invito
a leggerlo con prudenza e la dovuta calma. Anche a pezzi. E forse la parte piu

79



astratta - per la natura stessa del tema - di questa esposizione. Ma pure la piu
liberatoria.

Ovviamente non posso entrare troppo nel dettaglio della dottrina cattolica e luterana,
maestre del Male e di penitenze, nel loro scontro sul “mercato delle pene”, le
indulgenze. Senza addentrarmi nel Cristianesimo delle origini e negli sviluppi
successivi, che conosco bene per provenienza culturale (la cattolica Italia), prendo
tuttavia come esempi alcuni passaggi di questa cultura per far capire che in primis,
per liberarci veramente dal male, con la M maiuscola, dobbiamo liberarci da queste
stesse dottrine e da tutte le dottrine del dominio sulla verita, nelle quali siamo nati e
cresciuti, in molte parti del mondo. Anzi, la pervasivita di queste dottrine del Male -
inteso qui come “ipostasi” dei mali particolari - non ha confini e ha raggiunto ogni
angolo della Terra dove 'umano ha imposto la sua prepotenza di verita.

Prepotenza - tema principe di questo saggio - che & allo stesso tempo indice della
nostra incapacita di comprendere la nostra stessa imperfezione. Il non accettare la
nostra intrinseca e inoppugnabile limitatezza.

Proprio per questa natura “assolutista” - sciolta dai limiti (ab-solutus) - le dottrine del
vero sono tutte dottrine basate su stratagemmi metafisici o su qualcosa di molto
simile nei confronti dell’inconoscibile, sull’impossibilita di dare una risposta finale,
falsificabile, alle cause del nostro vivere e morire. Esse dottrine sono tutte
elaborazioni/costruzioni della nostra capacita ideativa - prefigurativa - la quale puo
rimandare allinfinito la corrispondenza con qualcosa di esistente. Ma se la verita di
fatto & corrispondenza, si capisce che essere dominati da verita “inventate” ad hoc
(per 'occasione creata dalla domanda), non-verificabili in quanto risposte, pud avere
solo un valore esistenziale. Certo, un valore anche utile, strategico. Se non passa i
limiti della dignita delle stesse persone o di cid che & altro dai nostri stessi interessi
di specie o di categoria, umana, animale. Nel bene, il valore & dare una risposta
ipotetica a una domanda di cui non possiamo dare risposta definitiva. Una risposta
possibile. Ma pud diventare un valore anche nel male, per dominarti,
strumentalizzarti, usarti, specie quando quella domanda & accompagnata da altri
dolori e difficolta dovuti alla vita concreta. La risposta diventa allora utile per
dominarti. Costruendo una “genealogia del male”, che diventa Male, Peccato
Originale, qualcosa di originario che solo un intercessore pud curare, trovare
rimedio. Un peccato primario seguito, dopo questa ammissione originaria, da una
serie di peccati minori a cui sarai sempre sottoposto. Fino alla redenzione.

Ecco quindi la grande invenzione biblica del “peccato”, dell’inclinazione al male,
certo, pure con intenzioni morali, pratiche, pensate per “contenere” i nostri
comportamenti, portate perd su un un “piano simbolico”, che si presta a diventare
molto piu raffinato e dominabile grazie alla grande costruzione dottrinale portata
avanti “nei secoli dei secoli”’, tanto da istituire il Male come fondamento di ogni
dottrina salvifica. Per essere salvati bisogna conformarsi alla Verita, seguire il Verbo.

80



Anzi, con la figura mitica di Cristo si fa un passo in avanti: la salvezza dell’anima
diventa salvezza del corpo e ci si concentra sulla salute individuale dei corpi. Sulla
resurrezione dei corpi, “indivisi” dalla loro identita terrena. La salute latina e la
salvezza latina hanno la stessa radice, salus. Ecco il colpo di genio “cattolico”,
l'invenzione del miracolo, che da innanzitutto salute ai poveri e ai malati, per
connetterla, aprire la strada, alla salvezza eterna dei corpi. Non € un caso che |l
“corpo di Cristo” diventi una delle caratteristiche primarie della dottrina e della liturgia
cattolica. Il miracilum latino, la cosa meravigliosa da ammirare che concilia la
“salute contingente” con la “salvezza eterna”: che fissa il fluire in un identico
imperituro.

Non voglio addentrarmi troppo nei particolari - affronterd questo tema in altra sede -
ma solo introdurre il passaggio successivo, l'invenzione successiva: l'invenzione
della salvezza e della salute “in cambio di qualcosa”; la salus - poco cambia (salute
o salvezza) di fronte al dolore - in contropartita. La mercificazione del limite. lo ti
salvo, “ti perdono”, se tu mi dai un obolo, tanto per ricordare il concetto del frate
Johann Tetzel sulle indulgenze. Questo € il punto: dovendo essere tutti salvati,
essendo tutti peccatori, per un assioma a priori, dobbiamo tutti essere “per-donati”
ed offrire “dono” di noi. Ovviamente saranno i perdonatori - che sono dominatori - a
indirizzare i nostri doni e i nostri oboli. Il mercato delle indulgenze, delle pene e delle
porte sante non €& ancora finito, € giunto fino a noi, intonso, anche se variato.
Creando societa mercantili e mercenarie. Giustificando ogni forma di capitalismo. Di
accumulo esagerato di beni e proprieta, sulla pelle degli oppressi.

Anni fa scrivevo e come poi vedremo, «chi perdona - al soldo dello scambio -
domina». Non c’é verita politica piu grande di questa. Chi perdona - facendo le veci
di chi subisce il torto - perché ha autorita, domina. Per farci perdonare del male che
facciamo ci laviamo la coscienza con opere di bene tardivo, a posteriori dei misfatti,
facendoci confessare da intercessori, da confessori autorevoli, travalicando porte
sante, o preparandoci con autoassoluzioni liturgiche («di solo una parola e io saro
salvato») nei luoghi deputati (le Chiese), a cui seguiranno penitenze pit 0 meno
controllabili e verificabili. Limportante € intercedere, indulgere, “addolcire” il male
fatto e il suo responsabile. Questa cultura del Male originario, la possibilita del
perdono e del controllo per intercessione, ha coperto e permesso le piu grandi
atrocita nella storia del’'umanita. Ha colonizzato le nostre menti e le nostre azioni
facendo passare per praticabili, perché perdonabili, pratiche inumane. Pensate ai
genocidi di popolazioni indigene da parte degli occupanti. Ha giustificato le guerre e
permesso la deterrenza (a parole e o armata) come strumento di controllo e di
mercato delle armi. La deterrenza non é altro che l'uso indiscriminato della violenza
istituzionale per creare terrore, paura, fondamento di ogni militarismo, come scritto
contro la deriva militare di Vicenza.

Ecco, l'indigenita, I'essere attaccati alla radici della terra dove si & nati, anche come
nomadi di territori in transito, ma comunque con i piedi per terra, & stata la prima

81



vittima sacrificale sull’altare di un astratto Dio di verita, a-geografico, perché unico in
tutta la Terra. Dove 'uomo e le sue “rivelazioni” dominano, su tutto: sull’alterita, sugli
animali, sui vegetali, su tutto I'esistente, uccidendo la sua stessa animalita, il suo
essere connesso con la terra e con i cicli naturali. Il distacco tra la mente e il corpo,
lanima e il suo destino, il privarsi della bellezza e delle pienezza dei sensi,
compreso il senso del limite, violentando la nostra stessa sensibilita, la nostra
corporeita desiderante perché limitata, affamata, questo distacco ha ucciso - alla fine
- la stessa originaria religiosita dell’essere umano, facendo diventare le creature
religiose entita astratte.

La religione - l'originario sentimento del limite - che si fa dottrina ultramondana o
metafisica, la “religione armata” di peccati originali e verita assolute, che vuole avere
conoscenza esclusiva del bene e del male (e che condanna Adamo ed Eva per
volere conoscere la particolarita del bene e del male, inclusiva di tutti gli esseri
senzienti) diventa la dominatrice del mondo e delle menti. E usa questo dominio a
proprio profitto. Gli stessi dominatori non credono fino in fondo alle loro scemenze
metafisiche (delle vere e proprie fisiche - physis - che scemano oltre se stesse) o di
altro genere, ma credono, sono consapevoli delluso e dell'utile che esse portano
con sé, potendo con queste scemenze divenute dottrine dominare e sottomettere il
prossimo.

Da cio si deduce che il male di cui dobbiamo liberarci - in fatto di verita - & proprio
questo: quello del dominio della verita in quanto tale, in quanto entita astratta e
assoluta. La verita € invece solo corrispondenza. Tra dentro e fuori. Tra una cosa
che si pensa e una che si tocca. Quel tocco € la realta. Ed essa stessa, in quanto
fatto individuale, & destinata a sgretolarsi. O a conservarsi in stato di memorie. In
storie e geografie. Nelle realta condivise con il prossimo.

Per questo ritorniamo a Malo, in un luogo geografico, dove le verita fattuali sono dati
dagli accadimenti e dalle geografie concrete degli umani. Dalle loro scritture
geografiche. Dalle loro storie. Dal loro essere autori delle proprie azioni e dei propri
pensieri. Liberi da ogni dottrina metafisica, occupati in molteplici relazioni, fatte di
conflitti, di incontri, che si sperano costruttivi, densi di gioia e di amore, piu che di
odio e dolore. Che cos’é 'amore? - mi chiesi da giovanissimo. «E una danza che
mai si concentra», risposi. Che evita di concentrare il proprio potere in un unico
punto. Di creare un centro di potere che poi diventa un pre-potere, precostituito.
Fisso in sé. Senza vita. Questo principio “decentrante” - suggerito dal verbi
di-vergere e di-vertire, da cui divertimento - forse & il segreto della vita libera, libera
dalla schiavitu del lavoro e dal dolore esistenziale verso un centro perenne che si ha
paura di perdere.

Con queste considerazioni voglio sottolineare I'importanza della religione come

sentimento, come sentimento del limite, come istanza metafisica e spirituale, a
seconda di come vogliamo chiamare questo nostro desiderio e timore di infinito.

82



Sentimento profondamente umano che ha mosso e continua muovere montagne di
compassione, solidarieta, mutuo appoggio, aiuto reciproco, perché condiviso, radice,
di ogni essere umano che ha percezione della propria fragilita e che ad altri chiede
consiglio, aiuta, si appoggia. Sentimento che permette ancora oggi grandi opere di
bene e di cura, anche se manovrate dalle affiliazioni alle varie credenze e dottrine.

Non si vogliono qui negare gli insegnamenti morali della grandi tradizioni antiche che
si trovano nei testi Veda e Brahmana o in quelli biblici o altri testi ritenuti sacri; non si
vogliono neppure negare gli insegnamenti delle figure storiche di Gesu Cristo,
Zoroastro, Maometto, Buddha, etc. Se questi insegnamenti restano “segni” di buona
condotta - di fratellanza e sorellanza - nelle geografie del nostro mondo e non
diventano chiavistelli per regni ultramondani di cui nessuno ha certezza e la cui
ideazione pud portare a manipolazione e a domini di vario genere. Il sentimento
religioso ha mille forme e molteplici risposte. Sottolineiamolo: non sempre positive.
Spesso dominatrici.

In conclusione, proprio per la pervasivita di questo sentimento che pud essere
incanalato verso affiliazioni forzate - risposte precostituite, e conseguenti pratiche di
dominio e di sfruttamento, esclusive - il nostro scopo rimane quello di liberarci dai
preliminari prepotenti che fondano lo stesso pensiero dominante. Questo pensiero di
dominio - dominus - ha usato il sentimento religioso per creare religioni come
“confessioni esclusive”, dominanti. Non solo. Essendo questo pensiero “religioso” del
dominio, un pensiero a priori, un potere accumulato dalle tradizioni, operativo, ossia
agente concreto nel nostro mondo, dobbiamo “sforzarci” di interrompere le stesse
pratiche di dominio che esso genera. Bisogna intervenire, interrompere il dominio,
guando € necessario, con delle pratiche di interruzione.

Quindi, si riconoscere il bene del sentimento religioso, ma anche riconoscere il male
dovuto alla sua manipolazione, all’identificarsi con una dottrina, salvifica ed
esclusiva. Non esiste di per sé una salvezza "totalitaria" all'entropia del nostro
essere. Se anche esistesse, non € dato saperlo. Non & neppure importante per
vivere bene. Esiste, finché viviamo, una “buona vita”. Insieme con le altre creature,
nel’ambiente condiviso. Esiste una salute - salus - individuale e una salubrita
collettiva. Una salute sociale (welfare) e concreta. Non una salvezza astratta,
congregativa ed eterna. Al massimo - ritornando sul piano della coscienza e delle
esistenze post mortem - esiste una salvezza morale nelle memorie dei nostri figli.
Nella memoria che 'umanita da secoli porta con sé e che si affastella nelle tradizioni
culturali. Tradizioni che vanno tuttavia tradite o interrotte quando portano con sé
principi immorali, quando riconosciamo che esse sono portatrici di morte e di
prepotenza. Liberiamoci dalla dottrine, di verita. Vivremo meglio.

83



Il conflitto relazionale e il sabotaggio operativo-concettuale (forbisage) come
pratiche politiche necessarie per accelerare l'uscita dal capitalismo storico
consegnatoci dalle narrazioni del Dominio

Bisogna interrompere il dominio. Tagliare le connessioni che lo rendono operativo.
Quando le forze in gioco - i poteri - sono cosi enormi e fuori scala come lo sono di
fatto nel mondo contemporaneo all’inizio del XXI secolo, con capacita di muovere
energie e masse che hanno un’inerzia di per sé irrefrenabile e incommensurabile -
non esiste altra via che quella dell’«interruzione operativa», quella che io con
neologismo ho chiamato forbisage, una forma raffinata di sabotaggio
operativo-concettuale che si basa essenzialmente sull’intervento autoriale e
geografico specifico, caso per caso, atto a creare un conflitto relazionale, un conflitto
di relazioni che di fatto acceleri la caduta, il crollo sistemico®, del sistema di dominio
(il capitalismo et sim.) e apra la strada a forme di “potere autentico” che andranno
progressivamente a sostituire i “poteri forti” (le prepotenze) o ad alimentare le
democrazie addormentate o in fase di declino.

Parlare di rivoluzione (cambiamento-capovolgimento radicale) - nel primo caso - o di
riformulazione (riformismo) - nel secondo caso, dipende dai contesti semantici e
storici. Direi, in via generale, che i processi di rivoluzione e di riformismo sono
processi a volte complementari, a volte escludenti, e qui non vorrei soffermarmi
troppo sulla loro dialettica. Resta per me valida la considerazione fatta in Classe e
non piu lofta di classe® sulluso del termine rivoluzione come «accelerazione
improvvisa di un processo di capovolgimento», che porti a un cambiamento radicale.
Il riformismo € quindi un processo piu lento e progressivo, a volte non sufficiente per
affrontare I'urgenza di certe azioni, quali sono quelle contro la crisi climatica. Come
ho scritto nellomonimo articolo pubblicato da Z Magazine negli USA, «il capitalismo
("Umana Prepotenza) va fermato, non riformato»®?. La cosiddetta «rivoluzione
climatica» intesa come contro-accelerazione per fermare la follia del tardo
capitalismo va in questo senso: «una “rivoluzione ambientalista di tutte le classi
contro una classe”, dellumanita contro se stessa, il non plus ultra della lotta di
sistema, la contro-accelerazione necessaria ai tempi della crisi climatica e delle
relative conseguenze sociali: migrazioni, guerre preventive, diseguaglianze
geografiche, nuove forme di apartheid, di schiavitu e di imperialismo/colonialismo su
scala globale».

E per fare questo - preliminare necessario per la proliferazione di societa libere,
democratiche, ecologiche - bisogna interrompere le pratiche di dominio, di

% Vedi nota 89.

9" NCPP. Classe e non piu lotta di classe, ncpp.cloud

92 Alberto Peruffo, Capitalism must be stopped, not reformed, Z Magazine, op.cit. Sulla stessa rivista,
'anno successivo ho iniziato una serie dal titolo Diaries from Systemic Crumble, dedicando la prima
“frattura” delle cinque che annunciano il “crollo sistemico”, la faglia dei miei territori, alle Olimpiadi
Milano-Cortina 2026.

84



sfruttamento, di prepotenza messe in opera dai poteri forti e dalle loro mille
sfaccettature.

Bisogna innanzi tutto - come insegnano le filosofe di Via Dogana® - «disimparare la
guerra» e «imparare a confliggere». |l confliggere qui ha un’accezione non solo
negativa, ma pure positiva, addirittura neutra se dal fligere latino, che significa
“urtare”, ne prendessimo la sua radice di “contatto” conservata nel verbo “affiggere”.
Il conflitto diventa un con-tatto con I'avversario di pensiero e di opinione che di per
sé - quando si esclude la possibilita della sua eliminazione, dell’avversario, quindi
della guerra, che prevede la morte o la violenza - apre strade di crescita reciproca, in
chi perde o in chi vince. Apre la strada a un necessario e sano conflitto relazionale.

Il “conflitto relazionale”, senza violenza e senza morti, ossia il dialogo tra esistenze
diverse, la conseguente dialettica esistenziale, apre a soluzioni inattese per tutti i
contendenti.

Nelle societa chiuse, elitarie, partitocentriche, abbiamo perso il gusto e il beneficio
del “sano” conflitto relazionale, contro il quale i dominatori hanno sempre
combattuto, ostacolando il dissenso all'interno e all’esterno: i residui di conflitto
avvengono dentro a camere stagne dove gli autori e le geografie sono chiamate al
servizio dei poteri di turno. Nelle Assemblee Periodiche territoriali di Comunita -
come illustrerd piu avanti - questo schema viene rotto definitivamente.

Lo stesso vale per i sabotaggi operativi (forbisage), siano essi concettuali, legali o
fisici, come indicati nel mio articolo. Le autorita e le geografie chiamate in causa
sono costrette ad un sano conflitto-confronto-contatto reciproco dove le une
supportano o esautorano le altre, a seconda dei casi. Il conflitto non € mai mortale,
ma €& sempre dialettico e rispettoso delle parti, senza mai portare danni materiali o
strutturali agli avversari, ma interruzioni concrete, di energie, capitali, pensieri,
procedimenti, autori-non-autorevoli. Si interviene sul processo di produzione (sia
esso materiale o reputazionale-narrativo). E, a seconda dei casi, si possono
raggiungere dei risultati straordinari. Fuori dall’ordinario procedere politico
istituzionale. Ingessato nei suoi meccanismi.

Il potere di produzione dei grandi poteri, come spiegato in precedenza, proprio per la
loro grande scala di risorse e impieghi, collettivi, si basa soprattutto sulla
legittimazione della stessa produzione, sull’autorita della stessa produzione:
attaccando l'autorita - anche con le sole armi della moralita, della reputazione, della
pertinenza giuridica, per arrivare al blocco fisico con i propri corpi, autorevoli, quando
necessario - possiamo interrompere il potere. Quello con la p Maiuscola. Il
pre-potere. Per poi sostituirlo con quello autorevole della p minuscola. |l post-potere.

% Via Dogana, Rivista di pratica politica, Libreria delle Donne, Milano. In particolare il n. 107,
dicembre 2013, Disimparare la guerra, imparare a confliggere.

85



Il potere autorevole di chi conosce, difende, ama i propri territori. Il potere di tutti
coloro che li attraversano con rispetto. «La post-potenza, la potenza a posteriori,
fondata sulla conoscenza dei fatti e sulla fatica che I'azione — ogni azione —
richiede»®*.

Come chiudevo quell’articolo: «Siamo noi gli autori dei nostri territori. Nessuno ci
sconfiggeral»®,

L’articolo iniziava in questo modo (nel testo lascio i grassetti originari, ndr):

«Abbiamo passato il limite della vivibilita, dunque dobbiamo applicare “I'arte della
legittima oltranza”.

Il capitalismo € una delle peggiori espressioni della prepotenza umana [human
arrogance].

Il tempo della comprensione non € il tempo delle decisioni radicali che servono
subito. L’'uno ritarda I'altro. Questa premessa € fondante. Se aspettiamo che la gente
comprenda pienamente, non ci salviamo. Non salviamo il pianetay».

Prefiguravo, dopo aver spiegato le possibili alleanze e affinita di gruppo, operative,
tre tipi di “sabotaggio operativo” (forbisage) praticato e praticabile:

1. linterruzione concettuale-culturale
2. linterruzione giuridico-legale
3. linterruzione fisico-materiale

E scrivevo:

«Diversamente dal sabotaggio classicamente inteso che pud creare danni fisici e
materiali, quando non & solo simbolico o programmatico - come il boicottaggio, che
provoca “danni economici" spesso irrisori - il forbisage NON PRODUCE MAI
SIGNIFICATIVI DANNI MATERIALI nella sua forma fisica, mentre PRODUCE
PERDITE ECONOMICHE ENORMI in tutte le sue forme. Il forbisage si concentra
quindi sugli aspetti economici - 'economicismo e il nostro grande nemico - e il suo
scopo €& interrompere i flussi di energia e di denaro che distruggono il mondo».

Passavo quindi a una breve disamina dei tre tipi di blocco:

1. BLOCCHI CONCETTUALI - Blocchi reputazionali dei conti in banca dei
grandi gruppi industriali che devastano la terra e i territori mediante azioni

% NCPP. Chiedetelo a voi stessi, ncpp.cloud.
% Z Magazine, op. cit.

86



culturali contro le stesse (attacco dai territori contro gli attributi reputazionali
extraterritoriali). Abbiamo bisogno di campagne di controinformazione che
interrompano le menzogne e la propaganda culturale subordinata ai poteri
stabiliti, attivando mobilitazioni strutturate pluriverse e assemblee periodiche
di comunita, convocate in primis dalla nuova generazione di paradigma®, con
diretta applicazione degli stessi concetti di stigma morale su coloro che
continuano ad accettare i paradigmi falliti, affrontando e interrompendo |l
“‘meccanismo del debito” con cui sono ingabbiate le nostre vite (ti faccio fallire
e poi ti salvo; ti faccio ammalare e poi ti curo;, consuma e poi paga; ti perdono
dalla tua colpa, solo se paghi) - dobbiamo interrompere I'obbedienza al
Grande Creditore che spesso € lo Stato con il suo antico retaggio militare,
ancora presente nelle identitd nazionali, oggi in mano a poteri globali,
transnazionali. Dobbiamo interrompere la produzione industriale di armi, di
beni lusso, di malattia e di morte. Tutte produzioni pianificate e per questo
divenute globali.

2. BLOCCHI GIURIDICI - Processi frontali, azioni legali radicali contro le
multinazionali e i crimini economici, per ottenere sanzioni, punizioni, espropri,
e arrivare a erogazioni di leggi e norme contro il liberismo economico senza
limiti.

3. BLOCCHI FISICI - Interruzioni delle linee di flusso, di fornitura, siano esse
di dati (hacking), di energie (blackout strategici, controllati, intelligenti
mediante alleanze con gli operai), di materie prime (blocchi di transito)
guando necessario.

Sottolineando che «tutte queste pratiche non-devono creare danni alle persone
(non-violenza) e alle cose (non-distruzione) - perché esse sarebbero tutte
controproducenti in fatto di relazioni umane e di impatti ecosistemici - ma devono
essere interruzioni strategiche che demoliscono intenzioni, desideri, prospettive
che fanno prosperare-crescere-dilagare le pratiche attaccate direttamente dal
forbisage. Principio cardine discriminatorio: mai attaccare i beni comuni,
soprattutto quelli primari e quelli della tradizione condivisa, come pud essere l'aria,
'acqua, un quadro o una scultura di valore pluriversale. Gli attacchi attuali alle
fontane, alle opere darte e ai palazzi sono ridicoli simbolicamente e
controproducenti sull’opinione pubblica».

«Per i ragazzi deve essere chiaro questo: chi viaggia su una Ferrari 0 indossa un
capo di lusso deve sapere che moralmente é un “pezzente”. Una scarto di
moralita. A prescindere dalla bellezza intrinseca e tecnologica delloggetto. Il
plusvalore di profitto guadagnato con quegli oggetti € un affronto alla dignita di ogni

% Come spiegato nell'articolo, la “nuova generazione di paradigma” non & per forza legata all’eta
anagrafica delle forze in campo, ma alla novita dell'idea, del paradigma. In questo modo si possono
superare anche conflitti intergenerazionali, comunque sani e prolifici se si capisce che i nuovi
paradigmi possono essere adottati anche da individui di generazioni diverse, le quali, tuttavia, sono
spesso ingabbiate nel loro contesto storico-ideologico-categoriale di nascita.

87



creatura vivente. L'energia e il lavoro e il carico illecito di profitto e di reale scarto che
porta quel determinato oggetto uccide migliaia di creature viventi e corrompe interi
ecosistemi. Non c’é bellezza senza giustizia. Questo € il nostro principio. | padri e
le madri, i grandi proprietari prepotenti, e altri simili, devono sapere che possono
essere attaccati ed esautorati in ogni momento dai loro stessi ragazzi. E, al di la
dell'eta, dagli stessi propri compagni».

«Dobbiamo attaccare I'immaginario di chi crede che possedere un oggetto di
valore “eccessivo” - eccedente la dignita della stessa produzione - sia di per sé un
valore che si trasferisce alla persona. Sara invece il contrario, uno stigma, una
condanna, un’infamia, perché dietro ad un eccesso di plusvalore c’€ sempre una
morte o un’ingiustizia morale, sociale. Tutti i portatori di plusvalori eccessivi nella
materia (nei beni tangibili) dovranno subire un infamia reputazionale senza riserve e
senza sconti. Diventando proprietari di quei pezzi rari e costosissimi, diventano per
forza di cose - data dall'oggettivita del danno socioambientale quale controprova
scientifica - dei pezzenti (dal latino petire, chiedere). Morali. Delle persone
moralmente inaccettabili. Che chiedono perdono ai loro stessi figli. Per perpetuare e
promuovere il male globale, sistemico, planetario. Purtroppo le generazioni post
boom [economico, degli anni 60-70], che hanno abbracciato il capitalismo e gli altri
paradigmi dell’eccesso, hanno fallito».

Chiudevo l'articolo con esempi concreti di forbisage - che potete trovare in calce
dell’articolo citato - e riportando gli elementi fondamentali da raffinare:

- I’arma della parola “forbita” [da cui forbisage, oltre che da forbice, la forbix
latina], del pensiero critico, che il capitalismo non sa gestire;

- il conflitto/salto paradigmatico-generazionale, ossia il portare in campo
attivo i giovani (di eta o di paradigma), che formeranno gruppi e assemblee di
cittadinanza attiva, da loro stessi convocate e autogestite, in ascolto con le
parti non degenerate del sistema-capitale-prepotente umano;

- Pautorialita: siamo autori delle nostre azioni e possiamo avere piu autorita di
qualsiasi autorita, grazie ad esse;

- la geografia concreta: conosciamo e difendiamo ogni palmo della nostra
terra. Potenziati dalla trasferibilita digitale. Dobbiamo sviluppare la prossimita
e la trasferibilita delle nostre azioni, grazie al potere di camminare insieme nei
territori fisici e digitali. Nessuno ci fermera se camminiamo insieme.

In sintesi, I'arte della legittima oltranza & I'applicazione “urgente” della giusta forza,
uno dei principi d’urgenza (di accelerazione) per evitare la distruzione irreversibile
dei nostri ambienti, del Pianeta, per evitare il Necrocene, I'epoca della morte della
Terra - per riprendere il termine suggerito del pensatore John P. Clark?” - I'epoca

7 John P. Clark, Between Earth and Empire: From the Necrocene to the Beloved Community, PM
Press 2019.

88



‘costruita” dallUmana PrePotenza, the Human Arrogance, che stiamo vivendo in
questo periodo della storia planetaria. Ma che cos’e la giusta forza? E come si
relaziona con il nostro concetto di diritto?

La giusta forza. Il fondamento di ogni diritto, contro il potere

La forza € la capacita di spostare un corpo. Politicamente parlando, il proprio corpo.
O altri corpi, politicamente determinanti. E la capacita di far prendere posizione a un
corpo. Di spostare altri corpi in posizioni differenti.

Nel campo della praxis politica, quello che a noi interessa qui, la forza & la capacita -
sia essa in potenza o in atto, di resistenza o massimale - di creare uno spazio di
azione, di espressione, di liberta, per i nostri corpi.

Tutti in origine - in quanto creature viventi - abbiamo questa forza. Chi piu, chi meno,
chi in senso piu prettamente fisico, muscolare, chi in senso piu intellettuale, morale,
attraverso le parole.

A noi non interessa per il momento I'espressione specifica della forza. Sappiamo che
c’e ed esiste, nei nostri corpi, e che pud fare spostare altri corpi. Per opporsi a
qualcosa che non va. «Non rinunciamo alla nostra forza» € uno dei mantra che ho
imparato dalla filosofa Luisa Muraro®, la quale condivideva con le sue compagne di
Diotima non solo I'importanza del «qui e ora», ma soprattutto il valore della propria
esperienza personale, del partire da sé, quindi dell’autorialita che ognuno di noi
porta con sé grazie alle proprie personali esperienze di vita. Tutti ce le abbiamo e
sono proprio queste forze personali e autorevoli che le prepotenze e le burocrazie
omologanti vorrebbero toglierci.

In un altro passo, per uscire dalla stessa semplice forza fisica muscolare -
elementare - che un corpo pud dare, sottolineavo I'importanza delle forza morale,
autorevole, che la stessa persona, sempre fatta di corpo, magari fragile, ma
estremamente “provato”, esperto, autorevole, e per quanto in secondo piano -
minimale - rispetto a una grande forza fisica - essa pud dare, pud consegnare.
L'indicare un sentiero, una strada, un’idea, di una persona autorevole, anche se
minuta “muscolarmente”, pud essere molto piu efficace dell’espressione di una forza
bruta e senza controllo, senza visione. Vedi la meravigliosa figura di Greta
Thunberg.

Lo stesso mettersi di fronte a una forza bruta, prepotente, in modo risoluto, rigoroso,
creativo, non-previsto, da parte di un corpo fragile ma autorevole - tutti ricordano il

% \edi in particolare i due volumi di Luisa Muraro, Dio é violent, Nottempo 2012; Autorita, Nottetempo
2013.

89



“rivoltoso sconosciuto” di Piazza Tienanmen - pud scombinare il potere e creare
forze simboliche inaspettate e di grande valore ispirazionale, che diventano il
granello di polvere nell'ingranaggio che blocca il meccanismo. Il sabot intelligente -
lo zoccolo sul ferro - del sabotaggio operativo. Che non crea gli stessi danni e
disastri del prepotente. Ma ostacola il meccanismo con un’autorialita improvvisa.

Nelle note di Autorita®, ispirate dallo studio di Luisa Muraro, scrivevo infatti:
«L’autorita — in senso positivo — € la forza (simbolica) del percorso di un autore. O di
una sua creazione. Riconosciuta e riconoscibile da chi la riceve. Essa agisce
mediante il trasferimento della sua forza (ispiratrice o protettrice) ad altro. Vedi
l'autorita maternay.

La forza di una madre, o di un padre, protegge il figlio, il debole dall’arroganza altrui.
Non solo, il diritto stesso nasce da questo dono della forza al piu debole, da questo
creare uno spazio di movimento - uno spazio di possibilita - al corpo del piu debole.
Spesso, per spiegare ai giovani che cosa sia il diritto al di la dellingessatura
democratica della legge, dellistituzione, porto I'esempio di un incontro/scontro tra
due ragazzi o ragazze, due corpi. Dove I'uno & prepotente e I'altro fragile, indifeso. E
sufficiente che entri in campo una terza persona, un amico o un’amica, che abbia la
forza morale o fisica pari o addirittura superiore al prepotente di turno, quindi che gli
si pari davanti, con il proprio corpo, in posizione di difesa, di interrogazione, che
subito il prepotente ritorna sui suoi passi, indietro, e di conseguenza, che la persona
indifesa ritorni avanti, riprenda posizione, e trovi di nuovo lo spazio per agire
liberamente. Per muoversi in liberta. Questa apertura di spazio, questo “dono della
forza”, & il fondamento del diritto. Nulla di piu. Il diritto non cade dal cielo, ma dalla
nostra posizione di dono, di fatica, di lotta.

In un altro testo di attivismo parlavo della forza del diritto, inteso giuridicamente,
come spazio di sedimentazioni delle lotte e delle tradizioni di buone relazioni nel
corso della storia, delle storie. Scrivevo, dopo averlo detto di fronte a un’assemblea
di 1000 persone, per introdurre I'avvocato Robert Bilott, eroe del diritto ambientalista
internazionale:

«Questa forza nel corso dei secoli delle diverse civilta ha dato impulso al diritto
costituito, sedimentato, depositato nelle leggi, nelle regole che le comunita si danno
per conservare questi spazi e mantenere intatta questa forza benefica necessaria al
vivere COMUNE. Il diritto & percio una FORZA COMUNE di cui noi possiamo
disporre ogni qualvolta vediamo che questa vita che stiamo vivendo ha perso la sua
dignita, non & riconosciuta come tale, come vita, come vita che valga la pena di
essere vissuta, perché le pene diventano molto piu grandi di quanto possiamo
sostenere»'®,

% NCPP, Autorita, ncpp.cloud.
190 Alberto Peruffo, Non torneranno i prati, op. cit. p. 159.

90



Questa «forza che apre uno spazio di possibilita», questa forza comune,
istituzionalizzata, a volte non funziona. Qualcosa si & inceppato, o meglio, qualcosa
e deragliato. Le grandi forze dei poteri forti hanno in qualche modo corrotto quella
forza comune che si era fatta istituzione. La legge. Quella giusta forza ora - in molti
casi - non funziona piu. Ce ne rendiamo conto ogni giorno di fronte alle ingiustizie
sociali fatte in nome della legge o coperte in qualche modo dai silenzi del potere
costituito.

Ma ci resta - ecco il passaggio fondamentale - la “nostra giusta forza”, informale, che
pud sempre e comunque organizzarsi, quando singolarmente non e sufficiente a
difendere il nostro spazio di liberta e dignita. Insieme possiamo creare dei blocchi di
posizione morale, e anche fisica quando necessari. Emerge quindi tutto il valore di
questa “giusta forza” che pud fare spostare i corpi nei luoghi e nei momenti giusti.
Nei tribunali, nelle universita, nelle piazze, nei consigli comunali, nelle sale
pubbliche, nelle conferenze, nelle nostre case, ovunque. Nessuno pud privarci di
questa forza. Nessuno puo toglierci questa possibilita. Certo, possono reprimerci,
anche ucciderci, ma questa forza incontrollabile che tutti abbiamo in quanto corpi,
dotati di pensiero, di sentieri, di percorsi, di relazioni, nessuno potra mai controllarla
ed estirparla del tutto fino al giorno in cui anche un solo essere umano libero
esistera. La forza di dire no all’ingiustizia. Di prendere posizione singolarmente e
collettivamente.

E a volte basta la forza morale di un ribelle per ispirare cento nuovi ribelli.

Infine ricordiamoci: «L’autorita non va confusa con il potere. Il percorso non va
confuso con la forza. [Con la forza bruta]. La forza simbolica e sapienziale non va
confusa con la forza fisica e potenziale»''. Come dice Hannah Arendt «Dove si
impiega la forza [violenta, la violenza], 'autorita ha fallito»'%2. L'autorita positiva & la
radice della giusta forza, che puo indirizzare le forze, i poteri, verso orizzonti di civilta
e relazioni. Usiamola. Anche come arte della legittima oltranza. E sconfiggeremo la
prepotenza.

Oltre lo Stato, oltre la Res-pubblica, verso la Res-comunanza

E difficile andare oltre il concetto di Stato, soprattutto di Stato nazionale. Molto pit
semplice € invece difendere il concetto di Stato sociale. Di fatto, il concetto di Stato -
nella sua accezione politica di identita geografica, culturale, economica, soprattutto
quando €& uno Stato che si definisce democratico, al servizio del e con la sovranita
del popolo - non racchiude niente di male, in teoria. Se non fosse per il grande

% v, note su Appendice digitale di Autorita.
192y, nota 6.

91



accumulo di potenza - di potere e poteri - che ogni Stato, ogni aggregato di centinaia
di migliaia di persone porta con sé. Non dobbiamo trascurare questo potere,
aggregato, dirompente, e di fatto enorme come forza lavoro, come forza motrice.
Soprattutto negli “aggregati statali” moderni dove confluiscono milioni di persone. A
volte centinaia di milioni.

Lo Stato, di per sé, nella sua forma possiamo dire, con termine tecnico-filosofico,
ontologica, quindi “statica” e “statuaria”, non rappresenterebbe un grande pericolo
per gli individui che lo compongono e lo legittimano, se la divisione e la funzione dei
poteri venisse costantemente ben equilibrata e distribuita: anzi, esso rappresenta
una sicurezza proprio per la sua forma di Stato sociale, socializzante, in qualche
modo “stabile”, che le stesse Costituzioni, specie quelle democratiche, assicurano.
Sia chiaro, perché palese: ogni Stato democratico - in quanto fonte di diritto -
rappresenta una versione socialista - socializzante - della politica, sia essa di destra
(piu vicina ai ricchi e ai conservatori) sia essa di sinistra (piu vicina ai poveri e ai
progressisti). Non € un caso che le stesse deviazioni dal socialismo di base (il
socialismo storico del XIX secolo) siano state etichettate dagli storici'® come
socialismi di destra (il nazionalsocialismo tedesco e il fascismo italiano) e di sinistra
(i vari comunismi, in particolare quello sovietico), poi conservati anche nei nomi
post-dittature. Si pensi al Movimento Sociale ltaliano (di ispirazione fascista) e al
coevo Partito Socialista Italiano (cugino e alleato dei comunisti), post seconda
guerra mondiale. Tutta la politica di uno Stato € pit 0 meno una politica sociale,
distribuita, bene o male, tra i “soci” dello Stato. Nella societa. Societa che pud anche
ammettere degli esclusi, delle categorie, delle classi. Il socialismo di sinistra tende a
eliminare le classi e le diseguaglianze, diversamente da quello di destra che tende a
conservarle e ad aumentarle. Fino agli autoritarismi che restringono o sopprimono
molti dei diritti, comunque sociali. Politici e civili, ma sempre sociali.

In altre parole, la giustizia “sociale” offerta dagli Stati democratici & indubitabile.
Come lingiustizia da parte dei dittatori. Cambiano solo le quantita e la qualita di
questa giustizia. E come tutti gli affari socializzati, divisi tra soci, la giustizia sociale,
negli stati democratici, ha un costo e un beneficio non declinabile ad personam: non
guarda in faccia i singoli contribuenti, attori, non fa differenze preconcette tra chi si
comporta bene o male, ma lo fa per il bene di tutti, pensando anche a chi si
comporta male, dal momento che questo & un socio. Ovviamente molti ne
approfittano comportandosi male o agendo intenzionalmente verso il male, perché il
male come affare puo diventare una fonte rigogliosa di profitto ed essere facilmente
nascondibile nelle maglie larghe della burocrazia socializzante. Certo, agenti della
Legge e dello Stato tenteranno di arginare e contemplare le singole responsabilita e
assegnare i giusti meriti per far crescere la collettivita in generale. Ma il pericolo
dell’'ufficio, della delega, della terza parte, che diventa piu potente delle parti, dei

193 Karl Dietrich Bracher, Il Novecento. Secolo delle ideologie, Laterza 1990.

92



cittadini, &€ incombente. E reale soprattutto in tutte le democrazie fragili, passive. Per
finire nelle dittature dei partiti, degli uffici, dei gerarchi.

Nelle democrazie, questo pericolo sarebbe poca cosa se si limitasse a guadagni
illeciti di poco conto, a cose di poco conto dal punto di vista ecosistemico o dei diritti
fondamentali. Ma purtroppo gli umani spesso si lasciano prendere la mano creando
dei circoli viziosi inarrestabili di affari, profitti consumi, innescando catene
esponenziali di gestione e manutenzione, sulle quali alla fine si regge lintero
sistema, il quale, divenuto cosi grande e dotato di inerzia, risulta difficile da frenare.
Burocrati e finanza diventano allora gli attori principali dello Stato affaristico,
sorpassando gli stessi interessi territoriali, nazionali, creando altre catene di
interesse, fino ai cosiddetti poteri transnazionali che tutti oggi conosciamo bene
(banche, borse, social media).

Di passaggio, vorrei ricordare la natura entropica dell'interesse, anche bancario. Ha
la sua ragione di esistere, se non diventa “usura”. Ogni bene & soggetto a degrado e
a relativa manutenzione. L’interesse € una conseguenza della natura termodinamica
del mondo. Tutto tende a deperire e per conservare un bene, un corpo, un materiale,
bisogna nutrirlo, manutentarlo. Su questa “cura” entropica si basa I'interesse.

Non voglio qui soffermarmi su analisi che non competono la nostra indagine di
carattere politico operativo, ma solo sui concetti utili alla nostra lotta, come i concetti
che sono il fondamento dello Stato Repubblicano moderno, mai messi in seria
discussione, anche se oramai usurati e non piu adatti, insufficienti per arginare il
declino delle democrazie in tutto il mondo che hanno sposato il credo della
globalizzazione neoliberale. Ovviamente dittature, autocrazie o sovranismi di destra
o di sinistra, sono gia fuori da questo nostro discorso, perché di fatto sono gia
prepotenze indubitabili, di cui gia sappiamo quali sono i preliminari da sostituire e da
attaccare: la legittimita delle loro autorita. Molto piu difficile attaccare le democrazie
fondate sul liberismo e sul mercato globale. Dove le autorita spesso sono spostate
sui prodotti, sui marchi, sugli incassi, sul PIL, sull’apparente benessere economico e
materiale.

Qui ci interessa infatti lo Stato nella sua forma di Repubblica' democratica e
liberale, di per sé gia argine e antidoto alle dittature e alle autocrazie di qualsiasi
genere. Comunque sia, in tutte le forme dello Stato, come aggregatore di potere, il

%4 Ovviamente non si mettono in discussione le conquiste della Rivoluzione Francese che ha
estirpato l'idea delle monarchie a favore delle res-pubbliche. Tuttavia la fine del dominio di una
gerarchia di nobili (feudalesimo) per arrivare al dominio dei molti (nativi) pud deviare - come la storia
ha mostrato dopo la Rivoluzione - verso le idee di “nazioni” migliori di altre, dominanti, di nazionalismo
e colonialismo nazionale. Gli Stati nazionali “repubblicani” portano con sé questo pericolo. Per questo
€ quanto mai necessario passare dall'idea di res-pubblica a quella di res-comune, per estirpare l'idea
che il potere appartenga alle élites di governo, ai burocrati, a coloro che di fatto esercitano il potere
dei cittadini, il potere pre-stabilito, che nelle repubbliche deviate diventa pre-potenza, potere violento e
coercitivo, usato ai fini di chi lo detiene, pubblicamente. Usato contro i diversi di “nazione” o contro gl
stessi cittadini contrari al prepotere.

93



grande denominatore comune resta per 'appunto il “grande accumulo di potenza”
all'interno di un contenitore. Ovviamente nei contenitori a comando autoritario, come
le dittature, il pericolo di usare male questo enorme potere € piu grande rispetto alle
democrazie.

Tuttavia, I'uso pericoloso di questo enorme potere € proprio la base di tutte le guerre.
Del passato, di oggi, e del futuro. Anche per le democrazie. Basti pensare agli Stati
Uniti, al loro imperialismo economico-militare spinto. O ad Israele, una repubblica
democratica che sta facendo un genocidio a Gaza dopo essere stata attaccata dalle
forze terroristiche di Hamas, nate di contrappunto al colonialismo spinto e crudele di
stampo sionista. Un’economia repubblicana fondata sulle armi.

Si noti ora questo: nessuna guerra sarebbe possibile senza questo grande accumulo
di potere, di eserciti, di armi, di denaro e soprattutto di grano. Di “grano”, sia inteso
come soldi e finanza, sia inteso come materia alimentare, nei “granai”, enormi,
possibili solo in contenitori grandi come lo Stato. O di chi fa le sue veci. Lo Stato ¢ il
fondamento della guerra in grande scala. E triste dirlo, ma & cosi. Soprattutto lo
Stato nella sua forma attuale, identitaria, res-pubblicana.

Durante la Seconda Guerra Mondiale uno dei fattori di potenza e resistenza degli
Stati Uniti furono i suoi abnormi depositi di cereali. Le guerre sono sempre conflitti
distruttivi possibili perché le parti in conflitto hanno una grande disposizione di potere
accumulato, divenuto pubblico: uomini, armi, materie organiche e inorganiche,
conoscenze. Di conseguenza ogni Stato porta con sé il pericolo della guerra. E gia
questo pericolo & ragione sufficiente per preoccuparsi del concetto di Stato e per
immaginare una soluzione diversa dallo “forma” Stato, come la conosciamo, se
questa forma porta a conflitti e a disastri. Di civilta.

Proviamo ora a delineare una soluzione, approfondendo le anticipazioni trattate nel
paragrafo dedicato alla differenza tra comune e pubblico. Proveremo a disegnare
uno Stato che non sia piu come lo Stato che conosciamo oggi. Bellicoso, identitario,
economicista.

Innanzi tutto sottolineiamo che in questa dominanza del pubblico rispetto al comune
si perdono le connessioni concrete, di geografia, autorialita, territorialita.
Connessioni rispettose delle prossimita e delle lontananze. Mancando esse, si da
adito alla costruzione di identita e immaginari nazionali e nazionalistici che, quando
escono dal seminato del rispetto delle persone e dei territori, delle differenze,
espresse nella Carta Universale dei Diritti Umani et sim., possono diventare
pericolose e generare conflitti di appartenenza, fino alle guerre.

Cosa fare? Scrivevo anni fa, partendo in primo luogo dall’impasse burocratico

94



generato dalla dominanza del pubblico'®, queste considerazioni, concentrandomi
innanzitutto sulla via di contenimento dei poteri, non tanto sulla loro divisione:

«La parcellizzazione del potere avviene attraverso la fine del dominio della casta
burocratica sul bene pubblico che perde la sua origine di cosa pubblica, gestita da
terze parti, i burocrati, per ritornare cosa comune, gestita e condivisa solo da due
parti, cittadino con cittadino, senza bisogno di un mediatore che puo diventare, nel
peggiore dei casi, un legislatore-vessatore che mira a costruire una gerarchia a
struttura immunocentrica. Meno avvocati e giudici ha una societa, piu sana essa é».

Tutto cio va inteso come un invito allimpegno di prima politica, all’attivismo frontale,
al protagonismo e alla partecipazione dei cittadini, per contenere i grandi poteri
privati che hanno nelle burocrazie pubbliche i loro alleati. Uscire dalla passivita che
la burocrazia, senza che ce ne accorgiamo, instilla nelle nostre abitudini e nelle
nostre vite. Delegare al pubblico i beni e i mali comuni non & la strada migliore per
far crescere la democrazia. Anzi, il passivismo pud portare alle guerre. Per scopi
privati.

La burocrazia, dal punto di vista antropologico, altro non & che il deposito ingessato
delle nostre abitudini, divenute leggi e norme sociali, che rafforza le stesse abitudini.
Questo deposito pud diventare pesante, difficile da mantenere, perfino tossico se fa
affari per sé o per conto terzi.

Continuavo prefigurando una nuova forma di Stato:

«La morte della Res-pubblica (I'attuale forma dello Stato Nazionale, identitario,
passivo e burocratico) significa la nascita della Res-Comune, una nuova forma di
convivenza civile non piu fondata su rapporti di pre-Potenza, ma una condivisione di
spazi e opportunita comuni, con proprieta sufficienti e proporzionali all'impegno e al
merito dei partecipanti alle relazioni civili. Lo spazio pubblico (la terza parte curata
dagli operatori pubblici delegati) dovra cedere di fronte allo spazio comune (lo spazio
condiviso e curato dalle parti di cittadini attivi)».

Questione importante quella dellimpegno e del merito. Qui non si tratta di
meritocrazia o altro che porta a comportamenti competitivi in vista di semplici
benefici individuali. Una sana competizione (generatrice di competenze) che premia
la persona meritevole, considerando le sue condizioni di partenza, le sue doti, fisiche
o materiali, € un invito e un esempio alla crescita collettiva di una comunita che
riconosce le differenza, la pluralita, 'uguaglianza di possibilita tra diseguali, il destino
comune nella diversita delle direzioni, non I'omologazione eguagliante che la
burocrazia vorrebbe spalmare su tutte le singolarita, annullando la stessa

195 Glj estratti che seguono sono tratti dalle cartucce di NCPP, La morte della Res-pubblica e
Res-comune, ncpp.cloud (2015/2025).

95



intraprendenza individuale, aprendo la strada a un esercito di soldati eguali
comandati da un dirigente, tutti diretti verso un destino di morte, come accade
quando commilitoni meritocratici partono per le guerre.

Proseguivo accennando a una futura via di trasformazione radicale dello Stato:

«Diventa necessaria una sua trasformazione da res-pubblica a res-comune, dove |l
potere delle terze parti, il dominio sulle cose pubbliche e dei relativi uffici e sistemi di
autoreferenza, sia ridotto ai minimi termini. Nella nuova forma di res-comune, fiducia
e corresponsabilita tra le parti, i cittadini, sostituiranno il piu possibile il contratto con
terze parti, diminuendo lo spazio degli uffici e delle contrattazioni. Il “contratto
sociale” dovra sollevarsi a livello di legge orale, di “patto sociale”, di fiducia tra le
persone, non a interventi scritti e siglati da parti terze. Queste agivano in epoche
storiche in cui il disequilibrio tra le forze e i poteri era enorme, con soprusi e
vessazioni di ogni genere e grado da parte del piu forte sul pit deboley.

Consolidati i principi costituzionali - scritture che dovrebbero diventare orazioni,
azioni di memoria viva, fondate sulle res-comuni - una democrazia matura deve
liberarsi dalle leggi scritte, dagli uffici. Anche qui ponevo I'accento sulla forza di una
rinnovata fiducia, tra i cittadini, divenuti corpi attivi, grazie a nuove procedure di
coinvolgimento, come le Assemblee Territoriali Periodiche di Cittadinanza (chiamate
poi APC, ndr), dove la parola orale sostituisca la prescrizione scritta dalla legge, dal
dovere coatto. Questa suggestione si basa su una concezione della Legge come
‘seconda scelta” rispetto alla “prima scelta” del “senso di comunita” e del
comportamento retto tra le parti, parti che si ascoltano, senza la necessita di una
terza parte (formale) che certifichi o vigili sul rapporto tra di loro, perché parti mature
e in rapporto dialettico esistenziale, che sa accettare differenze e conflitti di opinione.
Sa gestire le differenze. Qui sta la differenza tra patto e contratto che affronteremo
piu avanti ma che gia posso riassumere nella formula di quel mio primo studio: «il
contratto & la morte della fiducia tra le parti»'®. Il patto & invece ascolto e fiducia.

Le mie ovviamente sono indicazioni concettuali, molto forti, e il percorso dalla
res-pubblica alla res-comune rispetta la storia e il valore della stessa Repubblica:

«Raggiunta una soglia di sufficiente eguaglianza grazie all’intervento del diritto
pubblico [come le carte costituzionali e i codici giuridici], garantito da leggi e dal
relativo apparato di garanzia, bisognera piano piano demolirne le premesse
corporative fino a ridurlo ai minimi termini. Questo apparato di terze parti & diventato
il nuovo padrone delle relazioni tra le parti nel declino e nella deriva della
Res-pubblica: un nuovo padrone sfruttatore delle liberta e delle energie dei cittadini.
La casta della Res-pubblica deve essere messa al bando. Il potere delle Nazioni
“‘pubbliche”, di tutto cid che e “pubblicamente” grande, parcellizzato».

1% NCPP, Contratto, ncpp.cloud.

96



Ecco qui il punto focale. La parcellizzazione del potere. | Nazionalismi e altre forme
di identitarismo politico rischiano con il loro accentramento di potere di creare
dominanze, conflitti, guerre. Cosa fare per limitare questo enorme e pericoloso
potere? Togliere I'autorita agli Stati Nazionali di essere “nazionali” nell’'uso del potere
aggregato reale, ossia di usare il loro potenziale aggregativo del potere dei cittadini,
contro altri aggregati di cittadini. Come il fare le guerre e soprusi fuori dalla propria
nazione o anche dentro. In una Res-comunanza mai e poi mai si potra decidere di
usare l'aggregato di potere, reale, per scopi di violenza, di dominio, di sopruso. Si
dovranno pensare dei meccanismi decisionali, o comunque di “influenza culturale”,
che disinneschino all’origine questo pericolo. In fase di transizione, se il Parlamento
nazionale repubblicano non tiene sui principi fondamentali, come il rifiuto della
guerra e la difesa disarmata della pace, bisogna in qualche modo delegittimarlo.

Perché «... il potere di tutto cid che & grande, il potere delle Nazioni come Terze
Parti rispetto ai cittadini, € sempre piu alleato con le plutocrazie transnazionali e la
finanziarizzazione dell’economia, [che ha come conseguenze] la perdita di controllo
dei cittadini sulle economie di casa propria, le economie locali, per il trionfo della
delega incondizionata alla terza parte: la finanza ha ucciso l'oikos, la relazione tra
vicini di casa».

Cosi, concludevo, lo Stato Repubblicano ha fatto il suo compito, e oggi lo ha di fatto
esaurito:

«Come accentratore di potere e contropotere nato per contrastare i grandi poteri
accentratori della tradizione, Chiesa e Nobilta, aristocrazie e oligarchie plutocratiche,
lo Stato Repubblicano ha fatto il suo percorso. |l suo migliore frutto & lo Stato di
Diritto. Il peggiore, la guerra tra grandi centri di potere alimentati dalla scienza e dalla
tecnologia: la guerra tra Nazioni che si appropriano di enormi risorse pubbliche,
guidata ai nostri giorni (XXI sec.) da poteri trans-nazionali, cresciuti a dismisura
grazie agli effetti della nazionalizzazione e della globalizzazione».

Ecco quindi che non ¢ sufficiente “dividere” il potere:

«Troppo potere nelle mani di qualcuno genera mostri di potenza incontrollabili. La
costruzione di arsenali di armamenti non sarebbe mai possibile se risorse immense
— il lavoro di una grande moltitudine di cittadini — non venisse incanalato in un
grande contenitore di energie quale € stato ed & ancora lo € lo Stato moderno
Repubblicano. La soluzione non € nella divisione dei poteri, fondamento di molte
costituzioni nazionali, ma nella parcellizzazione del “potere diviso” e nel
ridimensionamento di cid0 che € considerato pubblico, la terza parte delle energie e
delle proprieta».

97



Per mettere in opera questa parcellizzazione - che non significa altro che
redistribuzione sociale delle eccedenze e presa in carico di attenzione dei beni e
mali comuni - bisognera demolire le premesse culturali dei grandi capitali:

«Premessa di questa parcellizzazione € che siano disarmate per sempre — morte le
Monarchie e le utopie socialiste — gli ultimi baluardi inespugnabili della pre-potenza, i
grandi accentratori del potere e delle menti delle genti, di ogni luogo ed estrazione
sociale. [In primis] le confessioni e le dottrine metafisiche (assolutiste) legate alle
esigenze religiose e sociali dell’essere umano, usate per meri scopi plutocratici, [per]
creare ricchezze per pochi individui senza scrupoli e assolutamente irreligiosi.
Bisogna convincere le persone che tutte le confessioni, come le dottrine del
Cristianesimo e dell’'lslam, che tutte le ideologie sociali [socialismi e comunismi]
sono edifici culturali costruiti dall’essere umano e se anche un Dio esistesse, o una
Societa ideale, queste costruzioni non sono opera della divinita o di un’ldea
prescritta e immutabile, ma sono interpretazioni della cultura umana in contesti
storici».

Tutti questi contesti storici non sono definitivi, generano interpretazioni, e spesso non
sono salutari per creare relazioni tra civilta, quando pensano di essere risolutivi e
fondamentali, uniche verita.

Bisogna spiegare e rispiegare alla gente matura - e soprattutto agli intellettuali
succubi di astrazioni - che tutto cid che non & evidenza fattuale, & una nostra
costruzione mentale, come lo sono pure i fatti, solo che essi hanno esistenza oltre la
nostra percezione; che la realta oggettiva si basa sull’attenzione che noi poniamo
agli oggetti, comunque esistenti; che l'esistente va oltre la realta da noi percepita
storicamente, dovuta alla nostra peritura presenza. Bisogna spiegare che anche cio
che ereditiamo, sia materialmente, sia culturalmente, & frutto di conoscenze,
dinamiche, processi collettivi, a volte fallaci e ingiusti; e se queste eredita sono
tossiche, noi abbiamo la facolta di intervenire, liberandoci dagli errori di chi ci ha
preceduti, siano essi madri, padri, profeti. La liberta individuale va declinata sempre
al contesto in cui si vive e pure la religione e la politica, “sentimento religioso” e
“afflato politico”, devono rimanere liberi da ingerenze totalizzanti. Che vogliono dire
tutto. Sentimento religioso e politico fanno parte delle nostre liberta concrete,
inalienabili. Che se rimangono tali, possono e devono liberare lo Stato dalla sua
presunta legittimita di essere il nostro unico e insindacabile difensore. Ricordiamoci:
siamo noi i nostri primi difensori del diritto, dopo vengono le tradizioni, le leggi, lo
Stato. Lo stesso vale per l'ideologia e la religione, intese come dottrine. Esse sono
nostre costruzioni, niente di piu.

«Ogni individuo deve interpretare da sé la propria relazione con l'altro da sé, sia
esso Dio, sia esso un’altra civilta o idea di societa, e non ci sara piu bisogno dello
Stato laico che contrasti il terribile potere delle Confessioni o delle Ideologie di
conferire legittimita a un potente o ad un altro, a un Monarca, ad un Dittatore, ad una

98



Aristocrazia, ad una Oligarchia, ad una casta di burocrati. La casta nasce quando lo
Stato stesso — la Res-Pubblica — diventa un Ufficio di Contropotere che succhia
energia e lavoro alla comunita di cittadini, energia e lavoro superiori agli sforzi
prodotti dagli stessi cittadini per difendersi dal Potere (mantenere gli uffici e i loro
servizi) e vivere liberamente».

Quindi mi addentravo nelle burocrazie politiche e spirituali, nelle loro gerarchie,
spesso alleate:

«Potere temporale e potere spirituale — le aristocrazie classiche — sono falsi nemici e
sono uno alleato dell'altro. Uno legittima il potere dell’altro tenendosi falsamente
separati. Il burocrate laico legittima gli uffici della confessione, gli uffici della
confessione legittimano il burocrate laico. La loro grande forza & I'accentramento
delle esigenze e delle risorse mediante le autoreferenze degli uffici, apparati
inattaccabili da un singolo cittadino e da gruppi di persone, costruiti con referenze
bene amalgamate (obnubilate) e in continua evoluzione presso le vecchie forme di
controllo ancora in opera: dai partiti alle chiese, veri e propri uffici burocratici diretti
dalle dirigenze: le nuove aristocrazie. Unico rimedio € parcellizzare il potere e fare in
modo che nessuna grande risorsa sia immagazzinata nelle mani di chi governa e dei
loro proseliti res-pubblicani: i Partiti nelle Repubbliche laiche, le Chiese nelle
Repubbliche religiose. La loro funzione di equilibratori € finita nel momento in cui
sono diventati loro stessi centri di potere gestiti dall’alto e falsamente in ascolto del
basso. Le oligarchie e le corruzioni che si producono all’interno di questi complessi
organismi mediatori sono lesive di qualsiasi civilta».

Si ritorna percid alla parcellizzazione del potere - alla rottura delle gerarchie -
attraverso la fine del dominio della casta burocratica e la demolizione delle basi
ideologiche e metafisiche del potere, tra le quali, Ideologia e Metafisica, negli ultimi
due secoli bisogna mettere il pensiero economicista, 'Economia pensata come una
cosa a sé. Una physis autonoma. Mentre, per richiamare Latouche, noi tutti
sappiamo che l'economia, come ogni costruzione umana, € un’invenzione tutta
nostra'®. Non resta che percorrere altre vie.

La via della fiducia e della parola tra i corpi attivi nelle geografie concrete &€ una via
infinita, generatrice di nuove economie e fiscalita alternative:

«ll ripristino della cosa comune avviene mediante il ridimensionamento
[riconfigurazione] dello stato di diritto, scritto, di tutto cid che & contratto grazie a
terze parti, rivalutando il valore della legalita orale, la parola data per fiducia, il patto
sociale, e la riconfigurazione della fiscalita obbligatoria ('impegno coatto al sociale)
per le cose comuni attraverso le forme del contributo volontario e del dono,

97 Serge Latouche. Linvenzione dell’economia, op. cit.

99



mantenendo una fiscalita rinnovata e concertata per i servizi di pubblica necessita e
di grande complessita».

Non ho le competenze fiscali per dare indicazioni maggiori, ma posso auspicare
come strada da esplorare una riconfigurazione del fisco attraverso un concetto di
fiscalita rinnovata, dove il contributo attivo di azione concreta (gestito da “banche del
tempo”) sostituisca il contributo passivo astratto (la tassa), per dove possibile, e ne
diventi elemento complementare. E assurdo e controproducente - in fatto di liberta e
dignita - considerarsi “apposto” - col cuore e con la coscienza - in pace - considerarsi
“cittadini” solo perché si pagano le tasse, delegando tutto il resto ad altri delegati, lo
stesso controllo del denaro, del gettito fiscale, con tutti i rischi che questi accumuli e
la redistribuzione “politica” e non sociale degli stessi portano con sé. L'attivismo
civile va diffuso a tutti i livelli. Solo cosi i delegati non saranno semplici delegati,
distaccati dai deleganti e dai territori. Solo cosi le “attenzioni” dei cittadini “comuni” ai
parlamenti “pubblici” potranno rinvigorire la democrazia. Anche solo il dono,
volontario, dell’attenzione &€ un segno di civilta. Un passo in avanti contro la
passivita. Attenzione e attivismo derivano dalla stessa radice.

Per dare valore ai territori, alla loro comunanza dei beni, ipotizzavo diverse
riconfigurazioni, da declinare alle varie situazioni politiche:

«La Res-Comune passa attraverso la riconfigurazione dello Stato pubblico
centralizzato a favore delle autonomie locali (comunita territoriali) che manterranno il
rapporto di pubblico ufficio, in concertazione con i livelli superiori, lo Stato classico,
tuttavia ridotto ai minimi termini in fatto di relazioni burocratiche, passive. Le risorse
pubbliche (il gettito fiscale necessario e i patrimoni non-comunizzabili) non saranno
piu in mano allo Stato Centrale che cede, quando e come vuole, una parte ai
parlamenti locali, ma il contrario: i parlamenti locali, basati su forme di autogoverno
ispirate dalla collettivita di cittadinanze attive, ispireranno i parlamenti di livello
superiore e decideranno di concerto, partendo dal basso, le politiche “comuni” che
poi diventeranno “pubbliche”. La morte della Res-pubblica significa percid la morte
dei Partiti nazionali quali sono diventati oggi, succubi della Burocrazia centralizzata,
sia interna ai partiti, sia esterna, rivolta all’esercizio del potere, che crea gerarchie e
nomine dei politici senza alcuna reale conoscenza dei fatti e dei territori.

Lo Stato Res-comunale diventera il collettore delle relazioni intracomunali» - ossia
una casa comune che potremmo chiamare confederata, di aiuto tra le comunita
locali, siano esse regioni o citta. Si aiuteranno le comunita svantaggiate all’'interno di
una unita di livello superiore, dettata anche da retaggi linguistici e storici, sui cui si
sono costruite le nazioni.

Non dico che la funzione dei partiti sia finita, ma quella dei partiti di una volta,

repubblicani, post-guerra, ancora territoriali perché non esisteva la cosa pubblica,
non ha piu ragione di esistere. Ha fatto il suo corso. La funzione dei nuovi partiti

100



deve abbandonare il concetto di pubblico e costruire nuovi organismi di territorialita,
di comunanza. Altrimenti il rischio & linfinita schermaglia tra contendenti, per far
valere la propria posizione a priori, senza reale presa di coscienza e conoscenza dei
territori.

Come a dire: non € che I'ltalia come Stato debba scomparire o sia da buttare.

In una democrazia matura come gia la Costituzione Italiana prevede mediante forme
di decentramento e di autonomie locali, che rispettano i territori, una res-comunanza
non solo & possibile, ma €& gia in corso, da sempre, se si riescono a contenere gli
enormi sprechi di denaro pubblico, oggetto di predazione da parte di reti di
imprenditori, spesso in mano a grandi interessi transnazionali, corporativi, finanziari,
che guidano la politica. Che fanno affari sulle grandi opere, inutili, facendole
diventare attrattori di fondi da spartirsi, o peggio, investendo denari pubblici in
industrie tossiche e distruttive, come il business delle guerre, delle ricostruzioni, dei
soccorsi. Del male che alimenta altro male. Grazie ai partiti.

Non solo, in Italia, per la grande tradizione dei Comuni, straordinariamente forte
proprio per ragioni di geografia, il passo verso la Res-Comunanza & breve, se si
riescono a contenere le derive partitocentriche e le conseguenze alleanze
burocratiche, fonti di corruzioni, dai cui poi i distacchi dai territori, con i relativi
dissesti-disastri ambientali-territoriali-sociali.

Scrivevo, prefigurando una certa forma di “autonomia concertata” dei territori, contro
I'«autonomia differenziata» voluta dai partiti pseudorazzisti, identitari, del Nord, con il
referendum farlocco del 2017 in Lombardia e Veneto:

«Lo Stato Nazionale Repubblicano sara sostituito da un Arcipelago di Comuni che
potranno mantenere una medesima cultura nazionale-linguistica e un coordinamento
fondato sulla reciproca collaborazione, rispettando accordi e direttive di organismi
super-partes. Una Confederazione Res-Comunale Nazionale (o altro) che rispetta le
Carte comuni dei Diritti che i cittadini del mondo nel corso della storia si sono dati.
Una galassia di piccoli Comuni civili con tradizioni geolocalizzate e “identita in
movimento”, non piu Stati Nazionali (0o Regionali) Repubblicani, identitari e
prepotenti, con arsenali pubblici di armamenti, immorali per qualsiasi concetto di
civiltar.

Sottolineo la parola comune gia usata dalla grandissima tradizione comunale
italiana. Il “Comune” - da cui anche il vecchio e temuto termine “comunismo” - € non
solo l'istituzione del territorio che raccoglie le istanze comuni dei cittadini, ma & pure
I'edificio dove si riuniscono gli amministratori di quel territorio. E I'edificio e lo “spazio
comune” della parola e del confronto - nato contro il prepotere dei Signori - che
addirittura, per distinguerla dall’istituzione, dalla funzione “amministrativa”, e fare
presente la sua presenza fisica, di residenza, di esistenza fisica, viene chiamato

101



Municipio. Parola bellissima che arriva da latino “munere”, donare, essere
munificente (munifico). La tradizione dei Comuni italiani, degli usi civici'®®, delle
comunanze agricole, sarebbe gia sufficiente per gettare luce sul declino democratico
contemporaneo, tutto proteso verso il pubblico. Municipio, termine che illumina
anche le forme del municipalismo libertario teorizzate da Murray Bookchin'®. Come
“confederazione” riecheggia il “confederalismo democratico” di Ocalan in Rojava,
quale diretta conseguenza del municipalismo dell’ecologia sociale'®,

Per concludere in modo provocatorio questa parte del libro, contro la passivita delle
masse, contro l'illusione che il potere sia tolto dai grandi centri di potere e dato poi
alle masse di cittadini, che sono state e rimarranno passive, servili, quindi ancora
democraticamente “tossiche”, non liberate, accettando le facili e addomesticate
soluzioni del pubblico, scrivevo:

«La “sovranita” non appartiene piu al popolo, considerato come massa beota
manipolato con la delega del voto dalle oligarchie politiche, ma ai corpi attivi di una
popolazione di un dato territorio. | corpi passivi non sono sovrani, ma servi di cid che
spesso viene scambiato per Stato e che per questo bisogna cominciare a chiamare
con altro nome.

Per portare a queste idee bisogna guardare oltre le classiche concezioni che
identificano in modo brutale le costituzioni di certe nazioni. L’ltalia stessa dovrebbe
cambiare il suo primo articolo: “L’ltalia &€ una res-comune fondata sul rispetto della
persona, di ogni genere e razza. Le cose pubbliche e il lavoro sono funzionali — di
secondo grado rispetto a — alla res-comune e alle persone”. Il lavoro e le sue
manipolazioni pubbliche hanno ucciso troppe persone.

198 |n Italia la tradizione insita nel termine “comune”, e nella istituzioni degli stessi Comuni, ha preso
diverse strade. Una delle piu interessanti, con valore giuridico, sono le Amministrazioni separate beni
ad uso civico, le cosiddette ASUC, operative soprattutto nelle zone di montagna del Trentino Alto
Adige. La “proprieta comune” dei boschi e dei prati, delle rogge e dei torrenti, viene gestita
collettivamente senza alcun scopo di lucro o dividendi tra i residenti, i quali solo per il fatto di essere
residenti diventano comproprietari responsabili dei beni comuni. Sono forme di autogoverno con
assemblee e delegati dal basso, con forme e storie diverse, oggi raggruppate giuridicamente sotto il
cappello dei “domini collettivi’, tra cui rientrano anche le Regole in uso presso le montagne venete,
dove tuttavia il diritto si trasferisce per discendenza e non per residenza. V. Domini collettivi: la sfida
di quell'altro modo di possedere. Come afttraverso la ragione si conserva senza dissipare, a cura di
Mauro lob, Marta Villa, Aracne 2025.

19 Murray Bookchin, La prossima rivoluzione. Dalle assemblee popolari alla democrazia diretta, BFS
Edizioni 2018.

"0 Dal punto di vista teorico, e pratico per le piccole comunita/nazioni, il “confederalismo democratico”
di Abdullah Ocalan applicato nel Contratto Sociale del Rojava & I'espressione piu alta dei principi della
democrazia ecologica, radicale, egualitaria. Nei grandi Stati tale confederalismo resta l'ideale a cui
ispirarsi, declinato tuttavia alla complessita dei grandi numeri e dei grandi spazi. Un confederazione
res-comunale, come quella da noi auspicata, dei Comuni/Municipalita quali istituzioni di varia
grandezza e portata, gia esistenti e a seconda degli spazi nazionali attualmente definiti, sembra la
strada piu praticabile. Proprio per rispetto della “misura” e della conoscenza dei territori, come ci
insegna il principio territoriale spiegato nel’omonimo libro dell’architetto e urbanista Alberto Magnaghi,
Bollati Boringhieri 2022. Si pensi anche alle confederazioni tra grandi citta “municipaliste”, come gl
esperimenti di Barcellona e altre realta della Spagna contemporanea.

102



Non e lo Stato che dobbiamo cambiare in primis, ma le persone. Prima delle riforme
strutturali, servono le riforme sostanziali, dentro di noi, anche concettuali, per dare
spazio a nuovi scenari di vita, immaginari. Solo cosi si arrivera a debellare I'usurato
stato sistemico res-pubblicano nazionale, che non €& altro che lo Stato che ha reso
comune attraverso I'uso indiscriminato del “pubblico” lo stile di vita una volta definito
capitalistico e che oggi sarebbe piu corretto chiamare della “superfluita biocida”, a
causa dei crimini ambientali e delle conseguenze che sul clima e la vita del pianeta
questi comportano. In poche parole, il lavoro € rimasto merce, non si € evoluto, &
rimasto chiuso dentro a se stesso, e questo ha portato alla morte dello Stato

repubblicano fondato sul lavoro» ™.

E necessaria quindi una riforma concettuale, a cui dovra seguire una riforma
strutturale. La prima & soprattutto opera degli intellettuali, che la consegneranno ai
vari operatori culturali e che prendera poi la via della discussione individuale, delle
prese di posizioni degli individui piu attivi e che portera i politici ad una riforma
strutturale che massifichera il cambiamento.

La Res-comunanza, lo Stato o Confederazione Res-comunale non deve piu essere
fondata solo sul lavoro. Ma in primis sulla dignita e il rispetto delle persone e del
pianeta, dei beni e dei mali comuni, all’interno della cui gestione e dinamica il lavoro
e si uno dei pilastri della democrazia e delluguaglianza tra i diversi, le differenti
singolarita, ma non da solo! E soprattutto questo fondamento non dovra mai essere
senza quelle basi comuni: quello stesso pilastro (il lavoro) ha come base del pilone il
contesto ambientale, climatico, sociale che forma la piattaforma su cui si appoggia
ogni pilastro e che consegna a tutti pilastri la dirittura morale. Questa base fa si che
lo stesso lavoro non sia piu solo mero lavoro, merce di scambio, a tutti i costi, ma
creativita morale e solidale tra le parti in gioco, tra le parti cha lavorano, in un
contesto che esce dagli stessi luoghi della produzione, dalle fabbriche. Quella stessa
base non ha colore politico, come l'acqua, l'aria, la terra. Non appartiene a un
partito. Ma a tutti. Certo, poi ogni colore tirera dalla sua parte, ma senza superare la
soglia e il limite che tiene salde quelle basi.

Gli altri pilastri sono la giustizia sociale, 'educazione educante, |a liberta individuale.
Essi, di principio, formano I'edificio della res-comunanza. Dove il comune ha ripreso
la sua autorita sul prepotere del privato. Privato che si era alleato con il pubblico,
deviandolo dalla sua funzione, manipolandolo.

La Res-comunanza - la democrazia dei corpi attivi - significa «comunita organiche
fondate su relazioni di fiducia, vicinanza, solidarieta, oltre le gabbie del contratto
sociale, della coazione imposta da terze parti, lo spazio pubblico, necessario nella
complessita, ma che diventa complicazione se diventa fine e motore delle relazioni

™ NCPP. La morte della Res-pubblica, ncpp.cloud.

103



sociali»'2. «Lo spazio dove anarché e alterita, singolo e molteplicita, convivono, si
compongono, confliggono, senza comprimersi e distruggersi, [...] & lo spazio
comune. Lo spazio della politica dei corpi attivi, non delle istituzioni morte. Lo spazio
dove lo Stato e la Societa sono solo ospiti di passaggio. Lo spazio della
res-comunanzay.

«Ci aspetta una lunga marcia destituente/esautorante il suprematismo umano, cid
che un tempo fu ridotto a capitalismo. Una lotta di sistema, non solo di classe. Per
poi costituire sulle sue ceneri la res-comunanza. Questa € la guerra di classe, la
guerra ambientalista di classe, la lotta di sistema che ci aspetta. Non rinunciamo alla
nostra forzax.

La lotta di tutte le classi contro la classe che ci domina, la prepotenza umana. La
rivoluzione ambientalista degli umani contro la parte peggiore di sé.

Veniamo ora alla fase operativa di questa lotta. Alle strategie, alla pratiche, ai principi
di questa grande “trasformazione radicale”: una lunga marcia che rivolgera il
concetto stesso di Stato.

SECONDA PARTE

PRINCIPI  ISPIRATORI (E STRATEGIA) DELLE NUOVE LOTTE
SOCIOAMBIENTALI ENUNCIATI DI FRONTE ALLE AUTORITA E Al GIOVANI IN
LOTTA CONTRO | POTERI

Palazzo del Bo, Universita di Padova, durante la Missione ONU Pfas - | tre
principi della lotta No Pfas

In questa prima sezione riportiamo i principi ispiratori delle lotte territoriali del
Nordest italiano (no pfas e altre connesse delle quali con i miei compagni siamo stati
parte coordinante) portati a voce durante due importanti incontri avvenuti nello
stesso periodo e scritti per I'occasione. Essi sintetizzano la strategia della lotta
“esautorante” ad un pubblico di attivisti, ma pure di autorita. Il preliminare € stato
presentato il 12 maggio 2022 presso la Rainbow Warrior di Greenpeace ormeggiata
alle Zattere di Venezia, seguita da un’esposizione finale presso il Palazzo del Bo
durante la conferenza «Diritti umani, PFAS e salute: un tema transdisciplinare.
Riflessioni» del 20 maggio. Tra gli intervenuti Marcos Orellana, Special Rapporteur
delle Nazioni Unite sulla violazione dei diritti umani nelle zone contaminate.

"2 NCPP, Lotta e non pitl lotta di classe, ncpp.cloud.

104



All’esposizione originale riportiamo qui delle brevi aggiunte esplicative e ulteriori
precisazioni di concetto. Questi principi derivano e sono collegati ai concetti spiegati
nella prima parte del saggio e saranno ripresi in forma piu articolata nelle appendici
finali.

1. La geografia concreta. «Torniamo ad essere indigeni. Transterritoriali, e un
po’ selvatici»

Il primo principio, gia deducibile dalla prima parte di questo libro, &€ quello della
geografia concreta. Nell’occasione fu spiegato con queste parole:

LA GEOGRAFIA CONCRETA ovvero sia la conoscenza concreta dei territori dove si
vive, fatta di attraversamenti, vita vissuta, relazioni di prossimita, esplorazione palmo
a palmo di fiumi, monti, colline, pianure, paesaggi, persone [elementi sconosciuti alle
classi politiche dirigenti].

Da cui il principio:

LA GEOGRAFIA CONCRETA
o della TERRITORIALITA VISSUTA
«tutto & navigabile, transitabile, attraversabile» - lo facciamo ogni giorno, in concreto.

Questo impegno costante nel territorio dove si vive o0 anche solo si transita, ponendo
'accento sulla natura non modificata, possiamo dire “primaria”, diventa un elemento
fondamentale di ogni lotta per i diritti sociali, che sono diritti sempre ambientali, mai
slegati dall’ambiente dove viviamo. La visione ecosistemica del diritto e della lotta
diventa qui essenziale. Nella mia lunga esperienza di attivista socioambientale,
posso testimoniare che la “geografia” € sempre stata troppo trascurata dai vari
attivisti sociali, i quali si concentrano soprattutto sull’«opposizione sociale», come se
questa opposizione a dei poteri fosse “la soluzione”, quando invece spesso si profila
come la loro unica ragione di vita. Gli oppositori sociali “in quanto tali e senza
riserve” - quelli chiusi solo nel loro mondo di lotta - non hanno altra ragione di vita
che opporsi al potere, dimenticandosi che la vita non & solo opposizione, ma anche
amore, relazione, conflitto, confronto con cio che esce dalla mera lotta di potere.

Bisognerebbe quindi usare anche quel poco di potere che si ha per muoversi, per
esplorare, per conoscere i propri luoghi “primari”, naturali, primitivi - non solo i luoghi
artificiali delle lotte di classe, le fabbriche, i centri sociali, le periferie urbane. Bisogna
uscire dalla domesticita delle lotte ed entrare nel mondo “selvaggio”, la fuori. Il
mondo non protetto dal confort dell'artificio, del capannone, della strada segnata.
Significa, per richiamare un bellissimo titolo del poeta beat Lawrence Ferlinghetti,

105



andare incontro a «strade sterrate per posti sperduti»'3. Recuperare la nostra
indigenita, letteralmente. Essere “generati” dal luogo. Siamo tutti indigeni di qualche
luogo. Nativi o originari di qualche terra o landa. E se anche fossimo immigrati o
emigrati, questa indigenita possiamo acquistarla frequentando con passione e
sentimento quel luogo dove viviamo o transitiamo, che entrera dentro di noi
[in-(di)geno] e che ci rendera la vita piu bella e piu densa e ci dara le cognizioni - le
armi - per difendere la natura primaria dall’abuso di ogni prepotenza politica. La
pre-potenza politica, questa potenza a priori, che non conosce i territori,
violentandoli, consumandoli, vendendoli. Soprattutto se gli abitanti degli stessi luoghi
sono diventati im-potenti in fatto di conoscenza concreta, diretta, distaccati pure essi
dagli stessi territori. Addomesticati.

Il principio della geografia concreta € un principio rivoluzionario se per rivoluzione
intendiamo la “trasformazione radicale” che la nostra societa ha bisogno per uscire
dalla crisi antropocentrica le cui radici sono proprio in questo autocentrismo del
soggetto uomo, base di quasi tutte le dottrine che hanno governato e rovinato il
mondo. La geografia concreta - il camminare insieme, intra i luoghi', parlando e
ascoltando - ci fa capire che non siamo il centro del mondo, ma dei passeggeri che
possono attraversare i territori con rispetto e amore per la vita. Rispetto per i vari
territori e le varie genti, tutte, terre e genti, in connessione di “prossimita
progressiva”’. Questa € la trans-territorialita, il frutto maturo e straordinario della
geografia concreta.

La geografia concreta - come sublimazione di cid che un tempo nelle scuole era 'ora
di educazione civica, troppo astratta perché fondata sul riporto burocratico della
legge - dovrebbe essere materia di base (“obbligatoria”, in senso positivo, di
percorso necessario/vincolato a se stessi) in tutte le scuole del mondo. Almeno due
ore 0 due uscite alla settimana, attraversando a piedi i territori dove si abita, senza
strumenti, senza libri, solo in ascolto, con i propri sensi, e le parole scambiate con i
vicini, con i compagni, con cui si divide il pane e i sentieri. Sedersi sul bordo di un
fiume ed ascoltarlo e dire agli amici - discenti e docenti - cosa si sente e cosa si
vede. Sedersi in un posto elevato, e leggere la terra che ci sta di fronte, all’orizzonte.
Intuire dove passano torrenti, rogge, fiumi. Capire le costruzioni civili e le zone
industriali. Osservare gli argini dei monti e delle colline. Vedere gli spazi troppo
occupati e quelli ancora liberi. Osservare e riflettere sul consumo dei suoli e delle
“anime”. Questa é la geografia concreta. Il respiro collettivo della terra di cui siamo
parte. La registrazione - la commisurazione - di questo respiro. A volte affannato, a
volte libero. Osservare il bello e il brutto.

"3 | awrence Ferlinghetti, Strade sterrate per posti sperduti, Minimum Fax 1999.

"4 A margine, mi piace ricordare che dal 1999 e per circa 12 anni sono stato il direttore del progetto di
cultura collettiva Intraisass, progetto dalle mille sfaccettature tra scrittura, arti visive, esplorazione
geografica e antropologica delle terre alte e marginali, a cui hanno partecipato piu di 200 autori.
Ampia documentazione negli omonimi cartacei usciti per Antersass Casa Editrice tra il 2002 e il 2008.

106



Bisogna imparare a riconoscere questo respiro, a discuterlo, a difenderlo. Nulla piu.
Senza gli artifici retorici delle accademie. Un respiro concreto.

Poi rientrati nelle nostre stanze, case, uffici, aule, accademie, si potra elaborare il
vissuto (anche usando con parsimonia e intelligenza i nuovi strumenti digitali, le
mappe interattive, i computer, i droni). Si potranno quindi pensare, congetturare
future nuove azioni di difesa e di valore civile, sociale. Per creare nuovi spazi di
liberta e diritto. Per queste nuove possibilita, essa - la geografia concreta - diventa,
anzi, € e deve essere un principio fondamentale del nostro agire e pensare.

Attraversare - o meglio, per usare un neologismo dal sapore antico che richiama
intraisass (v. nota 112) - ntraversare i territori, insieme e come singoli,
ricordiamocelo, &€ fondamentale.

2. Ad ogni azione negativa, dieci reazioni positive. «Non rinunciamo alla nostra
forza. Imprevedibile»

Il secondo principio fu spiegato con queste parole:

AD OGNI AZIONE/10 REAZIONI DIVERSE ovvero sia ad ogni azione di prepotenza,
arroganza, disinformazione, manipolazione dei dati, corrisponde una reazione 10
volte piu grande, quantitativamente e qualitativamente, fatta di elementi diversi, non
confezionati a priori, intersezionali, QUINDI se uno non informa su un fatto, noi
informiamo 10 volte di piu, se uno ti denuncia, senza argomenti, noi “denunciamo”
10 volte di piu, con un carico scientifico, civile, rigoroso, creativo, di controargomenti.

Da cui il principio:

AD OGNI AZIONE/10 REAZIONI DIVERSE

o della IMPREVEDIBILITA INTERSEZIONALE

«nulla & confezionato di fronte alla creativita» - neppure I'azione dei nostri compagni,
dentro al rigore della nonviolenza.

Questo principio ha tutta la sua forza nella imprevedibilita delle molteplici forze in
campo - la nostra forza creativa, creativita, sia singola sia collettiva - di fronte
alluniforme dettato della pre-potenza, la quale, proprio per la sua presa di posizione
a priori, costruisce narrazioni e forzature dei fatti, delle cose, delle realta, uniformi.
Che non stanno in piedi quando messe di fronte alle corrispondenze, alle
interpretazioni, alle azioni di una moltitudine di verificatori-falsificatori, di soggetti, di
controparti, che lavorano o hanno studiato su discipline, sezioni, ambiti, diversi. La
prepotenza nulla pud contro questa reazione intersezionale, multidisciplinare,
interdisciplinare. Nulla pud contro la forza multi o pluriforme di soggettivita e
singolarita diverse. Ognuno deve essere lasciato libero di rispondere come sente e

107



come vuole, rispettando l'unica regola generale: non essere come loro, come i
pre-potenti, che per far valere le loro narrazioni usano la forza violenta, la
manipolazione dei fatti, la mistificazione scientifica. Noi faremo il contrario. Agiremo
in modo nonviolento perché il rigore, la scientificita, la creativita dei nostri fatti e dei
nostri argomenti hanno di per sé la forza autorevole per sradicare la loro posizione.
«Non rinunciamo alla nostra forza»! - come concludeva la filosofa Luisa Muraro in un
suo libro che fu tema della nostra conferenza per disegnare un nuovo percorso
politico basato sullimparare a «combattere senza odiare», a «disfare senza
distruggere». Soprattutto quando siamo consapevoli che di fronte a una loro azione
prepotente, noi abbiamo la possibilita di immaginarne dieci post-potenti.

3. La cultura insubordinata. «Quando la cultura fa paura. Al Potere»
Il terzo principio venne cosi introdotto:

LA CULTURA CRITICA/INSUBORDINATA ovvero sia nessuna subordinazione ai
poteri precostituiti o a indirizzi forzati da interessi che non siano quelli della
collettivita intera, riconoscendo le autorita concrete ed esautorando le autorita fittizie,
costruite su false premesse settoriali o condizionamenti economici antisociali.

Da cui il principio:

LA CULTURA CRITICA/INSUBORDINATA

o della TRANS e/o METADISCIPLINARITA

«abbiamo creato una tempesta cognitiva, incontenibile» - prendiamo atto e/o
facciamo che sia, ogni giorno.

Il primo principio, composto con il secondo, porta al terzo, alla prefigurazione di una
cultura insubordinata a qualsiasi potere perché fondata sulla territorialita pluriversa e
sulla imprevedibilita intersezionale, che porta inevitabilmente a transitare sopra le
stesse discipline per raggiungere un principio al di la delle stesse discipline,
metadisciplinare, che & quello della cultura critica, non prevedibile a se stessa e
tanto meno al potere. Anzi, talmente insubordinata a qualsiasi direzione e
controreazione del potere, da fare al potere stesso “molta” paura. Questa cultura
infatti non € mai precostituita, preconfenzionata. Accenna e riporta con dovizia di
particolari i propri argomenti. E non li esaurisce mai. |l potere lo sa. E quando si
presenta ad esso - come capitd a noi, accompagnati dalla Digos a una conferenza
Unesco di Vicenza per esautorare la falsa narrazione del Comune militarista di
Vicenza''® - fa paura. Molta paura.

"5 Alberto Peruffo, Quando la cultura fa paura. Vicenza e Assisi, Sindaci della Vergogna. Lettera e
Brogliaccio Unesco, casacibernitica.cloud 2013.

108


https://casacibernetica.cloud/2013/02/20/quando-la-cultura-fa-paura-vicenza-e-assisi-sindaci-della-vergogna-lettera-e-brogliaccio-unesco/
https://casacibernetica.cloud/2013/02/20/quando-la-cultura-fa-paura-vicenza-e-assisi-sindaci-della-vergogna-lettera-e-brogliaccio-unesco/

La tempesta cognitiva creata da questa transdisciplinarita diventa incontenibile e -
come accaduto per la lotta No Pfas - dopo il primo innesco, nel corso degli anni
successivi sono state prodotte decine e decine di ricerche, studi, articoli, video.
Addirittura podcast dedicati, due film specifici e diversi documentari-reportage nelle
reti nazionali RAI.

Spesso le false narrazioni si chiudono appositamente dietro a narrazioni settoriali,
specialistiche, che, oltre a perdere una visione ecosistemica, d’'insieme, adotta la
specifica complessita del linguaggio settoriale per fare diventare la narrazione
ufficiale una complicazione per tutti, per chi & fuori da quel settore. Esempi tipici
sono gli equivoci semantici (ad esempio “vivificazione” al posto di “diluizione” per far
passare linquinamento tossico dei reflui conciari della nostre valli; oppure
“ampliamento del sito” al posto di “nuovo sito” per far passare la costruzione di una
base militare ex novo alla periferia di Vicenza, distante chilometri dalla vecchia
installazione) o le manipolazioni percettive sulle unita di misura di non uso
quotidiano (parlare di microgrammi/litro al posto di nanogrammi o picogrammi/litro,
alterando la percezione sugli ordini di grandezza di almeno 1000 unita, come fatto
dalle autorita del Veneto, dall’Arpav e dalle Aziende Sanitarie, sulla questione Pfas).

La cultura insubordinata ai poteri - autentico antidoto alla “deferenza collettiva”, la
subordinazione servile al potere da parte delle figure istituzionali, cosi definita da
Roberto De Vogli, psicologo del potere al nostro fianco al Palazzo del Bo''® - riesce a
bypassare questi tranelli settoriali grazie alla molteplicita delle visioni e delle
esperienze, anche in settori differenti. La nostra unita di misura resta la «logica del
discorso e delle corrispondenze», deduzione e induzione, base e fondamento di tutte
le esperienze cognitive riproducibili, falsificabili, utilizzabili. Esperienze che se ben
amalgamate tra di loro, con tutta la dose di imprevedibilita offerta dalle intersezioni
non programmate, portano alla “tempesta cognitiva” generatrice di una forza
esautorante che pud mettere in crisi qualsiasi potere. Una specie di Angelus Novus
benjaminiano - le ali dellangelo convulse dalla tempesta in arrivo - dell’attivismo
militante cognitivo. Cid che io chiamo la “cultura insubordinata”. La cultura condivisa
e lintelligenza collettiva (il general intellect di Karl Marx) che si sono tuttavia liberate
dalla loro antica servitu al potere, qualsiasi potere, servitu ancora ben operante nella
maggior parte delle accademie del mondo piegate ai dettami delle economie, delle
finanze di scala, in mano a corporazioni, partiti, potenti. Servitt messe in crisi da
questo nostro approccio, da questi tre semplici e fondamentali principi di azione
programmatica.

"¢ Roberto De Vogli, Alberto Peruffo, La prevenzione negata. PFAS. diritto alla salute e politiche
pubbliche in Veneto, Palazzo del Bo, Universita di Padova, 20 maggio 2022. Nella stessa esposizione
il Prof. Roberto De Vogli sottolinea il concetto di “corporate capture” per far capire i meccanismi della
condiscendenza verso il Potere, ossia la “vendita di autorita” - cosi scrivo io ora - da parte delle
istituzioni, accademie comprese. E dire cio all'interno di un “palazzo” accademico di tale storia e
natura, non & un fatto da poco.

109


https://casacibernetica.cloud/wp-content/uploads/2022/08/la-prevenzione-negata-pfas-politiche-pubbliche-in-veneto-de-vogli.pdf
https://casacibernetica.cloud/wp-content/uploads/2022/08/la-prevenzione-negata-pfas-politiche-pubbliche-in-veneto-de-vogli.pdf

+++

Laboratorio Politico di (post-)Ecologia, itinerante - Traiettorie di prima politica

In questa seconda sezione riportiamo considerazioni pratiche e applicazioni dei
concetti esposti nella prima parte del libro, cercando di capire criticita e limiti degli
stessi concetti, offrendo tuttavia delle traiettorie strategiche di prima politica.

La prima politica e quella che puo fare ogni cittadino quando esce dalla porta di casa
e alza la testa di fronte all’alterita che ogni “uscita” comporta. Non e I'ambientalismo
che si fa nel proprio giardino o per interessi corporativi sempre indirizzati a
rinnovare, a conti fatti, il proprio giardino (privato, pubblico, regione, stato, alleanza)
o quelli degli accorpati (le stesse associazioni ambientaliste). E la politica come
scelta e forza morale che ogni singolo pu¢ fare e donare portando il proprio esempio
e la propria ricerca nella collettivita intera, nella polis dove ha deciso di abitare. Sia
essa una citta, un paese, una montagna, una campagna. L’interdipendenza dei
“giardini” fa si che ogni azione di prima politica sia a beneficio di tutti i giardini. Del
giardino-mondo. Anche nei passi falsi, nelle contraddizioni, nei dibattiti, nelle
controversie, nei concetti qui accennati e da elaborare praticamente, trovandone la
fattivita. Dobbiamo reimparare a confliggere, a discutere, a confrontarsi. Senza
rancore, senza odio, senza distruggere. Questa € la prima politica. La politica in
prima persona. Poi tutto il resto verra di conseguenza.

Superare la supremazia: religione e liberta, vivere sul limite

La prima cosa che dobbiamo fare e pensare, per vivere meglio come comunita, per
aumentare il grado di democrazia e di diritto, quindi di spazi aperti per tutte le
creature, gli esseri senzienti, umani € non-umani, &€ superare la supremazia.

Il concetto di supremazia, di essere superiori ad altri per posizioni a priori, siano
esse la classe o il ceto sociale, il genere, la razza, I'appartenenza di gruppo o di
casta, va superato e combattuto dialetticamente e scientificamente ogni volta che
qualcuno ce lo pone davanti.

Non esiste di fatto la supremazia a priori di qualcosa. L’entropia del mondo e delle
cose, come ci insegna una delle leggi (ossia delle regolarita) fondamentali della
natura, il Secondo Principio della Termodinamica, tende ad aumentare e tutto si
dissolvera, si raffreddera fino alla morte. Anche il piu suprematista dei suprematisti.
Certo, cerchera in tutti i modi di far credere che come essere supremo, come corpo
in via di decomposizione, esso, come entita suprema, restera in qualche modo
eterno, da qualche parte. Volendo anche su questa terra, effigiando la propria
immagine in qualche supporto duraturo, quadro, scultura, mausoleo, etc. etc.

110



Le vie delle religioni come dottrine post-mortem sono infinite. La religione stessa,
intesa nel suo senso piu profondo, & un “racconto della morte”. Una narrazione. La
quale ci puo stare, pud anche rasserenare, consolare, € comprensibile, ma quando
diventa manipolazione delle persone, accumulo di interessi e sfruttamento operato
sull’indubitabile sentimento religioso - il nostro porsi di fronte al limite, al mistero,
all'ab-surdo, al sordo che non risponde - questa religione, ogni religione diventa
politicamente pericolosa.

Il sentimento religioso viene aggredito dal Potere, da chi vuole e pud controllare il
sottoposto, sfruttare le possibilita altrui a beneficio delle proprie, magari proprio
perché in difficolta per quel sentimento, per il dolore che la morte o I'esistenza
caduca di per sé porta con sé. Mille sono i modi di questa aggressione, tra cui la piu
semplice € il perdono per conto terzi. Come citato e come scrivevo anni fa, «chi
perdona, domina»'"’.

E tipico del dominatore perdonare, avere il giudizio ultimo, redentivo, liberatorio, nei
confronti dei dominati. Non solo nelle religioni dottrinali, ma in tutte le dottrine di
gerarchia, in tutte le classificazioni gerarchiche.

Se anche perdono e gerarchia possono avere, nei limiti, il loro valore sociale,
funzionale, in certi contesti, il perdono e la gerarchia come conseguenza di una
posizione suprematista sono sempre strumenti del potere e portano a sfruttamenti e
a prepotenze che possono assumere la forma del crimine piu efferato.

Tutti i totalitarismi sono basati sul concetto aprioristico di supremazia. Basta
smantellare questa supposta supremazia per far cadere in ginocchio il supremo.

Dalla parte opposta, per far capire la fragilita del concetto di supremo, bisogna ben
delineare il “concetto di liberta”, come usato dall’essere che si crede superiore. ||
suprematista si crede portatore di una liberta assoluta. Su tutto e su tutti. Ma la
liberta assoluta - sciolta da ogni limite, pure da quello termodinamico - non esiste.
Siamo tutti materia in raffreddamento. Omeostasi ricercate, prima di perire. |l
concetto stesso di religione da noi riconfigurato in parole semplici, dice che la
religione & “vivere sul limite”, affacciarsi su questo limite, sull’abisso del nostro
essere.

Affacciati a questo limite, capita la sua inesorabilita e indecifrabilita, ovvero la sua
parziale decifrazione fin dove possiamo spingere lo sguardo, la mensura, la nostra
misura, affacciati su questa ponderabilita parziale del limite, noi possiamo muoverci
e fondare la nostra liberta, concreta.

"7 NCPP. Perdono, ncpp.cloud.

111



La supremazia va sconfitta con questa presa di posizione autorevole sul limite.
Espressa con forza questa posizione di fronte ai nostri avversari, i prepotenti
cadranno uno a uno ai “loro” stessi piedi. Per terra. E la democrazia, il diritto
condiviso, potra respirare.

La proprieta sufficiente e il lavoro solidale: la forza del dono contro la rapina
del capitale. Contenere e riconfigurare il lavoro, le eccedenze e le borse

Senza addentrarmi nella difficile analisi marxista del concetto di capitale e di
capitalismo, indubbiamente importante, ma arenatasi nel suo fragile “materialismo
storico” secondo cui si sarebbero dovute determinare le condizioni materiali per la
realizzazione della societa senza classi (il comunismo), vorrei partire da una frase di
Marx per poter prendere con la dovuta forza e misura il concetto di capitale, per 'uso
che ne faremo in seguito:

«ll capitale produce capitale e fa cid solamente nella misura in cui produce
plusvalore» (Il Capitale, libro Ill, pp. 997-9). Tutti sappiamo che cos’¢ il plusvalore: &
il valore della nostra forza-lavoro non retribuita, eccedente, alla forza-lavoro
necessaria per ottenere un risultato, un prodotto, una merce. Questa eccedenza
viene intascata da chi vuole, chiede, manipola il nostro lavoro. Sia esso il capitalista,
classicamente inteso, sia esso il nostro compagno di stanza. Non solo dentro le
fabbriche, le industrie, ma ovunque.

Se per esempio una commessa molto brava € pagata 2000 euro al mese per un tipo
di lavoro, un tot di ore, e fa incassare al titolare 30000 euro di vendite, di cui 5000
vanno via per pagare le bollette, I'affitto, le esternalita, 2000 per i contributi e tasse
sullo stipendio, 2000 per il rischio di impresa, 2000 per il titolare perché
compartecipa al lavoro con varie referenze e connessioni, di cui avra altre tasse da
pagare, ipotizziamo altri 2000 euro - restano 15000 euro di cui 10000 per pagare i
materiali venduti e relative esternalita. Alla fine dei conti ci troviamo con 5000 euro in
piu rispetto al lavoro pagato, compreso I'impegno del titolare (anche se di ore per il
negozio ne fa poco). Questo per sommi capi.

Cosi, a parita di entrate, 2000 a testa nella nostra ipotesi bonaria di reciprocita, il
titolare si porta a casa 7000 euro, I'operaio-commesso 2000 euro. In questa forbice
avviene I'accumulo di capitale, il plusvalore sottratto a qualcuno. Sottratto innanzi
tutto ai beni primari, alla terra, al’acqua, all’aria, al suolo (che essendo di norma
gratuiti, non si pagano; e se anche si pagano gli scarti come esternalita da gestire, si
paga sempre una piccola parte rispetto a quello che si prende come
energia-materia), quindi alle comunita; in secondo luogo al commesso-operaio.

Perché - se il negozio ha venduto cosi tanto da raggiungere un tale guadagno netto -
e perché il commesso &€ molto bravo, simpatico, attira molte persone, ci parla

112



insieme, fa pubblicita di suo, e molte altre cose che non sono previste nella semplice
forza lavoro, la quale prevede di base I'essere presente in negozio un tot di ore e
vendere un tot di materiale che porti un’entrata superiore al salario (un guadagno al
netto da altri costi). Potremmo quasi dire che buona parte del plusvalore, anche se
poi sara valutato quantitativamente (5000 euro), dipende dalle qualita, dalle relazioni
e dalle connessioni messe in opera non solo durante le ore di lavoro da parte del
commesso, ma di tutto cid che fa parte di tutta la sua vita. Anche quando non ¢ al
lavoro. La sua autorialita. Le sue competenza e simpatia. La sua storia.

Il plusvalore dunque non si basa solo su un eccedenza quantitativa che dice: io
titolare mi tengo il surplus delle merci prodotte o vendute, oppure, io proprietario ti
pago 8 ore, ma tu mi lavori 10 (il plusvalore assoluto di Marx), o mi lavori 8 ma
produci per 10 (aumento di produttivita, il plusvalore relativo). |l plusvalore si basa
pure su un surplus qualitativo che ogni lavoro porta con sé, un plusvalore relativo
che pud essere sia di quantita sia di qualita. E grazie non solo alla quantita del
tempo usato per lavorare, ma alla qualita e all’efficacia di un tale operatore
commesso od operaio che si possono avere questi guadagni nella stessa unita di
tempo. Mentre la parte quantitativa spesso € riconosciuta, la parte qualitativa, che fa
risparmiare non solo tempo, ma pure guadagnare molto denaro, raramente viene
riconosciuta, perché molto piu profittevole e difficile da dimostrare. Difficile... come a
dire: meglio non dimostrarla. E se anche fosse, non si scava mai a fondo sul
fondamento delle qualita di una persona. Le si danno per “scontate”. Ovvero sia non
vengono riportate sul conto presentato al titolare. L’autorialita nel conteggio
quantitativo degli affari sparisce o viene ceduta al titolare del lavoro, il quale, di fatto,
ruba la proprieta dell’operaio (il suo diritto d’autore, per quanto piccolo possa essere
il contributo autoriale, azzerato dai processi meccanici). Certo, alcuni titolari
riconoscono l'operatore bravo con dei premi. Ma sono essi sufficienti o solo una
minima parte del reale guadagno che si intasca il titolare, che in conclusione
accumula, accumula, accumula...?

Comunque sia l'aspetto di questo valore, questo valore eccedente
dell’operaio-commesso, questa energia eccedente, che pud avere mille forme e
tessere molteplici relazioni, dallo sfruttamento piu bieco a forme di meritocrazia
collaborativa, questo “valore aggiunto® genera, nel bene e nel male, accumuli
imprevedibili. Accumuli che comunque e ovunque, come tutti gli accumuli, anche
solo per mantenerli (vedi la natura entropica dell’interesse), possono diventare
tossici.

Le societa a trazione capitalistica, dove 'accumulo stesso ha preso le forme astratte
della finanza, ovvero sia dove il materiale del lavoro si € distaccato dalle materie, dai
prodotti materiali, dal lavoro materiale e pure cognitivo, concentrandosi solo sui
valori di scambio al mercato delle borse o cose simili, questo accumulo é diventato
una patologia che ha generato proprieta eccedenti, superflue al massimo grado,

113



superati certi limiti. Enormi proprieta sia pubbliche sia private, a scapito dei beni
primari e comuni.

La societa a trazione comunista, dove il capitale viene in teoria “inizialmente”
distribuito a tutte le classi - il Capitalismo di Stato € I'anticamera necessaria del
Comunismo, secondo Lenin'® - corre anch’essa e nondimeno il rischio parallelo
all’'accumulo di mercato dei capitalisti: non tanto nell’accumulo di per sé di materie
ed energie, ma di esse in quanto forze-lavoro da mettere in continuo circolo per
aumentare il potere della societa. Se per i capitalisti la patologia € I'eccesso di
prodotto, per i comunisti € I'eccesso di processo, di lavoro, che diventa ancora
lavoro. Il pluslavoro al posto di diventare liberta e creativita riviene introdotto nel
processo del lavoro. Il lavoro per il lavoro. Non si esce dal produttivismo.

Fosse solo questo. Per mantenere questi accumuli e questi processi, per fare in
modo che se ne possano produrre altri, perché nel caso che si fermasse la
macchina, oramai dotata di grande inerzia, 'accumulo esagerato o la struttura
operatrice non resta piu in piedi, si mettono in moto pratiche di produzione a mole di
materia ed energia sempre maggiore, generando guerre, conflitti, morti, per
mantenere in piedi il ciclo di produzione di capitale e di processo. Insomma, un cane
che si morde la coda. Facendo tuttavia morti - escrementi - altrove. Questo ¢é il
produttivismo in parole povere. Un prodotto che si mangia il processo, senza
lasciare scampo a momenti di liberta. Anzi, sopraggiunge la morte. Lo scarto finale.
Si vive sotto il costante timore, dominio di esso. La paura di fallire, di esaurire il
processo che genera il prodotto. Senza attimi di liberta.

Come fare per fermare tutto cid? Come evitare queste eccedenze di proprieta e di
processo? Come riconfigurare il lavoro se e proprio dietro la nostra interpretazione
del lavoro che permette questi accumuli e questi processi a circolo vizioso? E se |l
problema fosse pure un problema di scala, di dimensione, come di fatto lo sono gli
Stati in quanto aggregati di forze, apparati di milioni di persone che mettono in piedi
un'economia di grande scala che poi non sono piu in grado di fermare?

Ricordiamoci quello che abbiamo gia sottolineato in precedenza: I'ltalia € una
Repubblica fondata sul lavoro. Ma che tipo di lavoro? Abbiamo gia visto il concetto di
lavoro. Ma se la vita fosse tutta solo lavoro, che vita sarebbe? O se il lavoro fosse
solo attivita funzionale alla sopravvivenza, che produce una vita lavorista, dedicata
solo alla soddisfazione dei bisogni materiali, all’appropriarsi della natura? Non diceva
questo Marx sul lavoro, nel Capitale, per liberarsi dallo stesso'°? Per nostra fortuna
il lavoro non & solo questo, non €& solo un'attivita meccanica di sopravvivenza nei
confronti della natura. Il lavoro & anche qualita, solidarieta, passione, che vanno oltre
il mero soddisfacimento dei bisogni e al valore d’'uso dei prodotti. Il lavoro & anche

"8 | enin, Sull'infantilismo di sinistra, Opere scelte, vol. unico, p. 456.
"9 Karl Marx, Il Capitale, libro |, p. 195.

114



qualcosa che va oltre I'utile.

Potremmo dire che il pluslavoro con cui si vuole identificare il lavoro eccedente - il
«lavoro compiuto in piu dal lavoratore oltre a quello che corrisponde al valore del
salario»'® (del “sale” per alimentarsi, per la sua sussistenza) - dovrebbe essere
“utilizzato” non di nuovo per fare utili di prodotto o di processo, per scopi produttivi,
ma per scopi improduttivi, per scopi potremmo dire “libertari”. Pure creativi all'interno
del lavoro. Ma soprattutto per avere un po’ di liberta dopo una giornata di lavoro.
Una liberta autentica, non il dopolavoro controllato od organizzato dai lavoristi.

In questa riconfigurazione del lavoro, dove le eccedenze necessarie per avere un po’
di energia e materia oltre a quelle necessarie per la sussistenza vengono indirizzate
verso l'altrove - fuori dalla fabbrica o anche solo dalla casa, dalla proprieta privata
accumulabile - come avviene in molte societa democratiche e libertarie - queste
eccedenze di lavoro che rendono umano, singolare, interpretabile, il lavoro, ci
portano verso la soluzione del problema.

Ci fanno capire che investire sempre di piu nel lavoro senza prendersi un po’ di
liberta, di ricreazione, di solidarieta, ci porta a un circolo vizioso produttivista che
cresce progressivamente. Cresce di scala diventando estremamente pericoloso nel
mantenimento del ciclo e nella manutenzione delle materie. Creando vortici di
consumo delle materie e delle persone che tutti conosciamo.

Capire la potenza - la possibilita - nascosta nel pluslavoro, riconfigurarla verso
orizzonti di liberta e di solidarieta, trasforma la rapina del capitale (e pure I'antidoto
del capitale, il comunismo - che rapina la bellezza delle diversita trasformandola in
produttivismo di massa) nel dono delle nostre forze eccedenti. Dono a noi stessi,
quando pratichiamo momenti di liberta, come nelle attivita creative e ricreative; dono
agli altri quando pratichiamo la solidarieta e la lotta per i diritti sociali e civili.

Il professionismo artistico stesso - criticato da Marx - pud uscire dalle pastoie
dell'individualismo capitalistico quando decide di donare parte del suo straordinario
lavoro fatto di talento e disciplina specialistica agli altri, ovverosia, I'artista ('uomo
liberato o potenzialmente libero), ricevute le sue giuste spese di sussistenza e di
compenso per la grande liberta di cui ha bisogno (per aprire nuovi orizzonti non solo
a se stesso, ma pure sociali), puo e deve donare la sua arte gratuitamente ovunque,
restando comunque sempre fuori dal mercato mercenario dell’arte capitalista e
capitalizzante, dall’arte come merce di valore, di prestigio, di scambio per i ricchi.
Certo, deve pensare al suo mantenimento e al grado di liberta di cui ha bisogno,
inventandosi le diverse forme per avere entrate, ma non deve mai diventare servo
del denaro o usare la sua arte per capitalizzare eccedenze che i capitalisti hanno

120 Dizionario dei termini marxisti a cura di Ernesto Mascitelli e pubblicato, 1977, voce Plusvalore.

115



sottratto ad altre persone, diventando quindi complice dello sfruttamento e
dell’impoverimento generale.

L'artista & idealmente quella persona che ha deciso di usare il suo pluslavoro per la
liberta propria e degli altri. Siamo tutti un po’ artisti. O perlomeno, cerchiamo di
diventarlo. Riconoscendo comunque il grande artista. E facendo riconoscere a lui
che il suo stesso talento, per quanto naturale, € frutto dell’allevamento sociale. Di un
deposito cognitivo collettivo senza il quale il suo stesso talento non potrebbe essere
coltivato e dare i frutti della sua stessa arte. Arte che produce indubbiamente un
plusvalore qualitativo (un valore aggiunto di qualita) potenzialmente molto elevato.

La proprieta sufficiente si potrebbe definire come quella proprieta fondata sul
pluslavoro liberato che garantisce I'esercizio minimo della liberta di espressione ad
ogni cittadino. La sua liberta come individuo.

Conseguenza di tutto cio, della riconfigurazione del lavoro verso una sua forma
libera e solidale, & il manifestarsi in tutta la comunita della proprieta sufficiente.
Quindi del ridimensionamento di tutte le grandi proprieta, come processo
comunitario spontaneo. O, indotto, in caso di palesi prepotenze e relative proprieta.

Laddove sussistono enormi, sovradimensionate, proprieta private, siano dichiarate
illegittime ed espropriate attraverso le modalita piu opportune, a seconda delle
condizioni, delle contingenze, dell’evoluzione delle politiche in atto nei vari territori. |
miliardari-milionari non devono piu esistere in una societa civile, democratica,
liberata.

Ricordo solo che ogni grande proprieta, superata una soglia da definire in
proporzione a una proprieta sufficiente contemperata ai territori, alle condizioni
politiche ed economiche di una comunita, € una rapina dei beni primari, del lavoro,
della vita, di altre creature o persone. Dunque va espropriata. A cominciare dallo
smantellamento concettuale e operativo di tutto cid che nel mondo contemporaneo
alimenta il grande accumulo di capitali, materie ed energie: la finanza, la borsa, gli
Stati sovranisti e identitari. | fattori acceleranti di scala.

116



Le grandi proprieta espropriate saranno la base per il minimo irriducibile’®" a cui tutte
le popolazioni dovrebbero mirare per permettere ad ognuno di raggiungere la
proprieta sufficiente che rende libera e dignitosa ogni vita di essere vissuta.

Pre-potenza e post-potenza, abuso e diritto per mezzo dell’autorita.
L’autorialita o autorita positiva contro I'autoritarismo o autorita negativa

E indubbio che I'uso dell’autoritd pud essere a doppia mandata. Possiamo avere un
abuso dell’autorita - che qui chiamo, autorita negativa, o autoritarismo - 0 un uso
funzionale dell’autorita - che qui chiamo autorita positiva, o autorevolismo.

L'autorita - la forza morale, esperienziale, simbolica (0 come la chiama I'anarchico
Bertolo, I'influenza'??) - in quanto generatrice di gerarchie spontanee (di leadership
che possono diventare “dominatrici”, che comandano) €& sempre stata,
semplificando, I'ossessione per gli anarchici, come I'omissione per i comunisti. Gli
uni la rifiutano, i secondi la nascondono dietro le strutture fortemente gerarchiche del
partito, dei partiti. La nascondono, perché in una ideale societa di eguali, senza
classi, non ci dovrebbero essere gerarchie, tanto meno autoritarie. Sulla gerarchia,
in teoria, sono quindi pit sinceri gli anarchici. Il loro rifiuto & chiaro e limpido. E di per
sé un antidoto all’autoritarismo.

Tuttavia in questa legittima e libertaria “paura” per la gerarchia, si nasconde un
tranello che &€ sempre stato il punto di appiglio dei prepotenti, i quali invece la
gerarchia la sanno usare bene proprio a partire dal concetto base di autorita, nella
sua accezione neutra: di essere l'autore delle proprie azioni. Quindi legittimato al
potere, e nel caso ci fosse qualche dubbio, come abbiamo gia visto, legittimato da
qualche altra autorita supplente o intercessoria.

Il tranello - nel quale cade anche ogni anarchico “ingenuo” (rifiutando I'autorita),
perché non sa riconoscere la forza di un autore, neppure quella di un anarchico
libertario che lotta per i diritti di tutti gli individui, e che di fatto & piu “comunista” di
qualsiasi “comunista gerarchico” - sta proprio nella interpretazione totalizzante della
stessa gerarchia come categoria che prende con sé ogni rapporto di asimmetria, di

21| concetto di “minimo irriducibile” sviluppato da Murray Bookchin in molte delle sue opere & la base

per una giustizia sociale di uguaglianza sostanziale, non solo formale. La «Legge non & uguale per
tutti», se non si cambiano le condizioni sociali-materiali di partenza. La «disuguaglianza tra uguali»
non ha la stessa forza morale e materiale di una sostanziale «uguaglianza tra disuguali». Certo, forse
questo concetto - il diritto a tutti di accedere ai principali mezzi di sostentamento - € l'ideale utopico
per una societa fortemente ecologica e democratica, ma non per questo bisogna rinunciare a
crederci, a “lavorarci’. La consegna di immaginario di un tale obiettivo &€ fondamentale: salutare per la
nostra motivazione. Vedi Murray Bookchin, Per una societa ecologica. Tesi sul municipalismo
libertario e la rivoluzione sociale, Eleuthera 2016, p. 107. Al concetto di “minimo irriducibile” si
avvicinano molto le idee (diventate pure leggi in Italia) sui “redditi di inclusione e di cittadinanza”, con
tutte le complicazioni della parola reddito e le sfumature che ci possono essere tra “cittadini” passivi e
attivi per quanto riguarda la cittadinanza stessa.

122 Amedeo Bertolo, Anarchici e orgogliosi di esserlo, op.cit.

117



gradualita, di organizzazione, di progressione nelle esperienze, fondandolo su un
indiscutibile e reciproco rapporto di sudditanza, di comando, di subordinazione a
qualcosa di superiore, di supremo. Tale piramide progressiva, graduale, di
subordinazione la chiamiamo “gerarchia”: hierarchia. Propriamente essa significa -
se il fondamento supremo €& qualcosa che si ritiene hieros, «sacro», nel senso
metafisico del termine, che porta al «santo» - la sudditanza a qualcosa di intoccabile
o inconoscibile, o inattingibile a chi sta in basso. Una hieros arkho. Un arkhé ritenuto
sacro, un capo fondato su un principio sacro. Per non dire “santo”. In sintesi,
indiscutibile.

In questo caso I'anarché degli anarchici - I'essere senza capo, senza principi o
principii sacri, come lo possono essere un dittatore o un papa, che basano la loro
supremazia su dei fondamenti a priori, indimostrabili, senza autori, perché neppure
essi sono autori delle proprie autorevoli azioni, della loro “santita”, poiché la ricevono
in eredita o per intercessione dal sacro-santo, da cio che sta oltre il limite, che &
inconoscibile, e che a priori si da per certo e incontestabile - in questo caso I'anarché
come posizione contro la prepotenza e i poteri & la posizione migliore. Anzi, € la
posizione origine. E la posizione di principio. Il principio contro il prepotere. L'essere
senza capi sacri, santi e supremi - i poteri costituiti dal prepotere per antonomasia -
e il principio per sconfiggere la prepotenza.

Ma non ¢ sufficiente. Perché i prepotenti hanno la forza accumulata nelle loro mani e
possono reprimere ogni sentimento anarchico che porta alla loro sconfitta, che limita
il potere dei capi supremi. Il loro prepotere. La loro illeggittimita come capi. lllegittimi
perché fondati su principi infondati, messi li a priori a uso e beneficio del capo. Per
questo i potenti hanno sempre paura e timore degli autori.

Per quanto possa sembrare paradossale per un libertario, anche la forza simbolica
dell’anarché primigenio ha bisogno di un principio autorevole che le faccia da agente
contrario al potere, da elemento complementare al rifiuto della gerarchia, da base di
prima organizzazione se dall’altra parte abbiamo un potere organizzato da
sconfiggere (il Potere € sempre organizzato! accumulato tramite mediazioni o
vessazioni). Anche il libertario abbisogna di un’autorita positiva, di una asimmetria di
percorso, fondata non sulla sudditanza e sul comando, ma su qualcos'altro, sulla
credibilita dell’autore. Ha bisogno di cid per convogliare “potere”, per ispirare potere.
Organizzare post-potere.

Cosa ne deduciamo: e se ci fossero dei “capi” (persone) che sono post-potenti,
autorevoli, per niente prepotenti e che sanno grazie alla loro esperienza di lotta, di
vita, di amore, non fondato sul sacro a priori, ma su un sacro a posteriori, sul limite
della vita e delle vite, cosa succederebbe ai capi prepotenti quando si trovano a
faccia a faccia con i post-potenti? Con le loro organizzazioni o architetture di azione
e di pensiero, fisiche o simboliche? Semplice, gli uni esautorano gli altri e il popolo -
la forza comune - sa da che parte stare, perché la narrazione dei “capi” autorevoli -

118



che non sono capi, ma solide voci, meglio “connettori di voci” - & diversa dalle
narrazioni mistificatrici dei prepotenti che predicano la sudditanza.

| “capi” autorevoli predicano linsudittanza, anche a loro stessi se non esercitano
bene il loro ruolo di autorita positive. Di uomini e donne che hanno fatto un serio
percorso di vita nell’obiettivo che si sono prefissati. Tutte e tutti possono diventare
autorevoli - raggiungere quel plusvalore qualitativo, quel valore aggiunto di vita,
alimentato dalle esperienze, dal post-potere - e quando lo sono, esse O essi
possono e devono donare la loro forza autorevole agli altri. Su questa si fonda e si
genera il diritto. Su questo si fondano gia le democrazie mature.

Ecco la principale differenza tra I'autorita positiva e I'autorita negativa. La prima dona
la forza agli altri, la seconda la rapina.

Come possiamo chiamare questi “capi” autorevoli che non vogliono diventare “capi”
(comandanti) ma che sono diventati esempi e guide temporanee dei propri simili
perché riconosciuti progressivamente da essi? Come possiamo chiamare questo
rapporto di asimmetria che dona la forza dal piu forte al piu debole e che crea quindi
diritto?

L'autorialita positiva (I'autorita positiva non ancora riconosciuta) - che vogliamo
distinguere da quella negativa che porta verso l'autoritarismo - ha un campo di
applicabilita talmente ampio che quasi si fatica a trovare un semantema che
esaurisca questa sua pluriforme applicazione. Un’applicazione che dobbiamo fare
uscire dalla categoria “gerarchia” - dal principio sacro e immutabile, unidirezionale,
dall’alto al basso - che dobbiamo fare uscire dall'ordine precostituito di sudditanza.

Il termine politico, nelle nostre lingue - incrostate da avvenimenti storici tragici e
drammatici in fatto di gerarchie, dai re, agli imperatori, al Duce che conduce, al
Fuhrer che fa lo stesso, come condottiero e guida sacra - che forse piu si presta al
significato antigerarchico da noi delineato - termine entrato anche nel linguaggio
politico contemporaneo, € quello di leader. «To lead» in inglese significa non solo
«condurre, fare da guida, indurre a», ma pure «influenzare, ispirare» e soprattutto
«portare». Portare con sé I'esperienza delle proprie azioni (da cui deriva pure il
concetto di com-portamento’®). Le quali tuttavia non sono né sacre, né intoccabili,
né insindacabili. Sono tutte sottoposte all’insuddittanza del gruppo di cui il leader &
rappresentante diretto: leader temporaneo, riconosciuto, ma pure potenzialmente
irriconoscibile e quindi irriconosciuto. Revocabile. Richiamabile.

La leadership qui perde la sua asimmetria intoccabile a forma di piramide (fondata
sull’a-priori) e si fa una asimmetria circolante, vagante, a forma di cerchio aperto, di

123 \Vedi la mia tesi di laurea, || Concetto di comportamento, Facolta di Filosofia, Universita di Padova,
1996.

119



circolo virtuoso, con qualche gobba direzionale, dove il leader tira o porta da una
parte I'insieme, ma che non lo fara per sempre e anzi lo si potra esautorare in ogni
momento se la sua autorita positiva - la sua autorialita - perde di forza, di credibilita,
per varie ragioni. Non solo, la sua autorita potra essere anche un’autorita collettiva e
collaborativa con tutte le altre parti che si pongono sulla prima linea di un obiettivo, le
quali tutte possono tornare indietro ed essere sostituite, mettendo in forte crisi,
imbarazzo, qualsiasi autorita unica e piramidale. Questa leadership plurima pud
prendere diverse forme, come quella di un gruppo di servizio alla causa, di un
Comitato di Causa o di Convocazione. Lo stesso leader a volte si fa chiamare
giustamente “portavoce” o, ancora meglio, “connettore di voci”.

In questa leadership ciclica e multifaccia, circolante - che possiamo chiamare
ciclogarchia - non esistono sovrastrutture di protezione a priori, meccanismi di tutela
del “principe” che lo rendono inattaccabile ed eterno. Esiste invece una dialettica
esistenziale all'interno del cerchio/circolo/insieme (contingente all’obiettivo) che
permette una riconfigurazione continua in relazione alla situazione, al progetto (sia
esso politico o di varia natura), a cui le varie parti partecipano. Una breve teoria della
leadership circolante - ovverosia dell’autorialita positiva in continuo dialogo con se
stessa, ossia con gli altri - I'affronteremo nel prossimo paragrafo.

Per ora basti questa distinzione originaria tra il donare la forza e il rapinare la forza.

Questa progressiva, graduale, acquisizione di autorita riconosciuta dagli altri come
forza ispiratrice temporanea della comunita chiamiamola con il suo nome, in fatto di
potere: post-potenza. La cui sovrastruttura politica o pratica non € una gerarchia, un
governo dei capi sacri, ma una kyklosgarchia, una «ciclogarchia», un governo
circolare, fatto di cicli multiformi, dei leader temporanei, che tutti possono e devono
arrivare ad essere se vogliono lasciare un segno politico di progetto e di comunita.
Per poi ritornare dietro le quinte. Mescolati. A mescolare comunita.

Leadership “circolanti” senza gerarchie: il valore collettivo-trasversale
dell’esperienza individuale

Il problema del rapporto individuo/collettivo € uno dei punti fondamentali per capire
come far funzionare al meglio lo scontro tra autorita e potere.

Come abbiamo visto l'autorialita non pud prescindere dalla singolarita, dalla
soggettivita, che spesso si fa individualita. Di per sé € I'individuo/indiviso ad essere
la prima soggettivita del mondo, il primo ente'®, in quanto pensante e cosciente, ad
introiettare I'oggetto del mondo, a farlo diventare una realta costituita dalla nostra

124 In NCPP, Individuo, op.cit., mettevo in guardia sul pericolo dell’'individualita: «L’individuo & I'indiviso
soggetto al pericolo di grandezza imperitura. Ossia di vita indivisa e non soggetta al declino del tempo
e delle energie. La pre-potenza in nuce».

120



attenzione: se noi non ponessimo attenzione alle cose del mondo, esse non
diventerebbero realta. Esisterebbero semplicemente la fuori. Questo passaggio
teoretico-cognitivo sembra banale, ma e fondativo delle nostre esperienze e della
nostra personale coscienza. Gia Immanuel Kant avvertiva: «il mondo esiste solo
nella percezione soggettiva»'® - per fondare la sua teoria della conoscenza. Dove
per mondo s’intende l'esistenza percepita che diventa realta grazie alla nostra
attenzione, alla nostra singolare esperienza percettiva. Non € qui il caso di
approfondire questo aspetto teoretico.

Ovviamente questa nostra soggettivita individuale diventa processo culturale
collettivo nel momento in cui condividiamo la nostra esperienza, la nostra
introiezione delle esistenze, la realta da noi percepita e “costituita”, con altri soggetti
senzienti e coscienti. Anche solo per un riconoscimento di cid che siamo e vediamo.
Questo processo di condivisione crea la cultura collettiva, la coscienza collettiva, la
realta collettiva, la storia e le storie. Ma lincipit € sempre il soggetto individuale.
Questo soggetto pud poi diventare membro di un collettivo e dare vita a soggettivita
collettive, a nuove singolarita di livello superiore. Infinito € il processo di scambio tra
il singolo e il molteplice, tra I'individualita e la collettivita.

Ma chi deve prevalere tra i due? L'uno o i molti? Nessuno dei due. Perché I'uno vive
con i molti, ed € riconosciuto dai molti e vive una vita libera grazie alla collaborazione
con i molti. Al mutuo appoggio, alla mutua operazione (cooperazione). Ma i molti
sono fatti da diversi uno - singole unicita - che provano e sperimentano
continuamente, per confrontare la propria singola esperienza, con i molti, in vista di
un reciproco scambio di dignita e liberta. In questa “dialettica delle esistenze” non c’'e
dominanza delluno o dei molti. C’'é uno scambio continuo, senza regola alcuna,
senza previsione, perché & proprio nello scambio senza regola che si contrasta la
regola termodinamica del mondo, la morte. L'unica regola.

Tuttavia ci sono dei limiti nel gioco dialettico delle esistenze. Sono i nostri corpi. Le
nostre materie racchiuse dentro a superfici fragili, tenute insieme da strutture
complesse e funzionalmente delicate. Ecco dunque che qualsiasi dialettica tra le
esistenze, che sono corpi, nel gioco collettivo dello scambio, deve rispettare i corpi,
singolari, i loro spazi, gli esperimenti, le liberta fondamentali, che per 'uomo evoluto
socialmente sono la liberta dal bisogno, la liberta di desiderare qualcosa oltre il
bisogno, l'oltranza di ambire a qualcosa di non definito, anche di misterioso, non
conosciuto, oltre il desiderio stesso: il sogno.

Se in una ipotetica squadra (collettivo) di qualsiasi sport - pensiamo a quelli
“scontrosi”, come il calcio, il rugby, il basket, ma anche lo sport per antonomasia
etimologica, I'alpinismo o I'esplorazione - cominciassimo a far fuori i singoli corpi, il
gioco finirebbe subito.

125 Immanuel Kant, Critica della ragion pura, Laterza 1993.

121



In questo gioco delle liberta dei singoli corpi - i corpi attivi - consiste I'autorialita, il
formarsi del percorso autorevole di ogni corpo, il suo farsi, I'auctor-augere latino,
l'accrescere se stessi che grazie a questa sua intrinseca capacita (I'introiezione
dentro a un organismo capace), non prevedibile a priori, di scoperta, di ricerca, di
gioia e di dolore nei nuovi spazi, nei limiti di movimento e di struttura dei nostri corpi,
porta esperienza di liberta agli altri corpi, a quelli con cui si entra in relazione, specie
a quelli destinati a riunirsi per scopi o giochi collettivi che politicamente noi possiamo
definire democrazia.

Solo garantendo ai singoli corpi la loro liberta, nel rispetto del gioco del collettivo (il
quale decide collegialmente il limite del gioco, ma il cui limite estremo rimarra
sempre la vita stessa dei singoli corpi) si pud arrivare a una forza collettiva di
autorialita fondanti un’autorita politica che possa mettere in ginocchio qualsiasi
potere politico fondato sulla prepotenza, essendo questo potere di fatto senza
autore, o se anche avesse degli autori, dei legittimatori, dei cum-petenti, i quali si
sono prestati al gioco (si sono “venduti’) mossi da potenze a priori, che sono denari,
eredita fattive o inventate, eredita o soldi spesso macchiati di sangue. Gli autori
“‘prestati” diventano quindi merci di scambio, percid corruttibili come tutte le merci
“senza proprie protezioni”, fragili autorialmente, di fatto esautorabili perché sanno di
non essere autori liberi, indipendenti e, in ultima analisi, credibili.

Non solo. Il “potere del collettivo fondato su molteplici autorita” € enormemente piu
grande del potere collettivo-gerarchico fondato su un’unica autorita, come sono le
gerarchie collettiviste di varia natura, soprattutto politica, a struttura piramidale. In
primis, perché il potere del collettivo autorevole plurimo non & prevedibile, quindi
controllabile dai nostri avversari, in secundis perché permette un ricambio continuo
di forze fisiche, morali, creative, fondamento di ogni futura liberta non ingessata
dentro alle galere del potere unico.

L'errore dei regimi comunisti - nati per combattere I'esagerazione del dominio
privato, della proprieta privata - &€ stato quello di uccidere o limitare le individualita, il
potere creatore dell'individuo, le basi della sua liberta. Un errore non tanto strategico
- che aveva un suo valore storico negli squilibri del fine 800 e primi 900, con il potere
in mano a pochi signori - ma di concetto, teorico.

Proviamo a capirlo - il potere creatore individuale nei rapporti collettivi - declinandolo
ai tre ambiti del potere da noi analizzato in precedenza.

Nell’lambito del privato, della proprieta privata, l'individuo € un ente a sé, o meglio
che pensa per sé. E quando esce per strada, in ambiente, e incontra altri individui,
tende a conservare un atteggiamento di difesa o di rapina, se dovesse pensare solo
a se.

122



Questo atteggiamento “competitivo” € mantenuto nella sfera pubblica, la quale cerca
di contenere I'aspetto competitivo (di aggressione o difesa) con regole e norme
affinché i privati non esagerino nelle loro contese e nelle loro proprieta. |l rischio &
che il privato arrivi ad usare il pubblico - lo spazio di mediazione tra i privati - per i
propri interessi, scopi. In questo spazio di mediazione pubblica avvengono allora la
corruzione, la collusione, la dispersione di beni comuni, la distrazione,
'imbonimento, la compiacenza. Il pubblico & visto come un “privato collettivo” dove i
privati si contendono i propri interessi. Fa solo da arbitro, e se possibile, I'arbitro va
comprato, persuaso, ammaliato. |l pubblico, che comunque nasce e vive su uno
spazio “‘comune” tra i privati, una spazio “improprio” (senza-proprieta), diventa
terreno di scontro competitivo, specie politico, che quando supera la sana
competizione (il cum-petere per uno stesso scopo), mira a distruggere o a dominare
'avversario privato, sia esso un singolo cittadino o uno Stato (al quale ultimo si pud
dichiarare guerra).

Le cose cambiano invece se l'individuo come privato capisce che lo spazio comune
in cui si ritrova a “com-petere” con un suo simile, non € uno spazio privatizzabile,
perché & un luogo soggetto a improprieta, € di tutti, come possono essere I'aria che
respiriamo, I'acqua che beviamo, la terra da cui germoglia il cibo che mangiamo. |
beni primari. Ecco allora che I'individuo mutua la sua competizione in collaborazione.
Anzi, apprezza pure leffetto migliorativo di una sana competizione quando e
mantenuta all'interno di certe regole, di certi limiti, come accadde nella sublimazione
delle nostre attivita competitive, lo sport agonistico. Dove si fa spazio un merito non
fine a se stesso, ma a migliorare le possibilita di ognuno, affinché poi il primo arrivato
sia d’aiuto a tutti. Specie agli ultimi.

Nel comune l'individuo sposta la sua azione, in origine per sé, da competitiva a
collaborativa, pur valorizzando il lato individuale di quel cum-petere, della propria
esperienza singolare nel raggiungere uno scopo. Ecco quindi il formarsi di quelle
autorialita che portano verso una leadership naturale, collaborativa, trasversale nelle
esperienze e collettiva nello scambio. Una “ciclogarchia” che rompe il dominio delle
gerarchie e che anzi ne diventa il piu forte avversario.

Contro un collettivo di autorita trasversali non c’é autorita a priori che tenga. La
tempesta cognitiva da essa generata non puo essere fermata da nessuna autorita
fittizia perché la molteplice esperienza dei singoli spazzera via una a una tutte le
fondamenta fittizie di una falsa autorita e di tutto il potere che essa legittima o porta
con sé. Questo € in nuce il segreto della progressione della conoscenza collettiva,
della scienza.

Ricordo tuttavia che nel comunismo di stampo marxista, fino al maoismo, I'individuo
- come soggettivita libera - viene soppresso e anche il comune perde la sua originale
propensione come spazio di collaborazione tra diversita, quando invece & proprio
dalla liberta individuale, imprevedibile, nelle sperimentazioni dei singoli o di gruppi

123



singolari, senza direttive gerarchiche dall’alto, che avvengono i miglioramenti della
comunita. Certo, un eccesso di competitivita o di egotismo preclude la liberta. La
mette a rischio. Ma una sana dose di competizione e di egotismo, di individualita,
aiutano a sviluppare le capacita dell'individuo come ente libero. Che poi donera la
propria ricerca di liberta alla stessa comunita.

Infine, domandiamoci, qual € il fine ultimo di una comunita, di una collettivita di
individui ben organizzata? Il fine ultimo di una comunita & rendere possibile momenti
di liberta, di felicita, di visione, innanzitutto ai singoli individui, essendo questi i
soggetti primari dei sentimenti e dei movimenti di liberta-felicita-visione, momenti
vissuti ad personam, dalle persone. Le singole persone sono e rimangono i soggetti
primari, senzienti. La collettivita di per sé non & un soggetto senziente. Morto il
singolo muore la sua stessa realta. La realta per esso. Certo, rimangono le altre
esistenze, a cui consegnare, si spera, un mondo migliore, ancora vivibile.

Questi momenti sono talmente importanti per i soggetti che li vivono, che se
vengono condivisi e vissuti insieme, portano alla felicita collettiva, dove molti
individui vivono e si sentono liberi, insieme. Come accade nei grandi riti collettivi
comunitari, quali possono essere un concerto, una festa, una riunione, un’assemblea
ben riuscita. Tutti momenti simbiotici. Di armonia collettiva. Dove avviene un rinforzo
della stessa felicita individuale, che pare essere piu solida e alta se condivisa con
altri soggetti che si sentono parimenti felici. Questo pud e dovrebbe essere uno stato
realmente democratico, res-comunale.

lo vedo il “comunismo ideale”, libero dalle gerarchie - che chiamo comunalismo,
ispirandomi a Bookchin'® e dando pieno valore politico al termine “comune” (il
mettere insieme del cum latino) - come un collettivismo collaborativo, che lascia
spazio alle liberta individuali: un arcipelago (un “arkhi-pelagos”, un insieme di isole
comunicanti in un grande mare), un fiume-torrente a cascata continua che si riunisce
a delta quando & necessario'® (come definimmo il nostro collettivo di lotta nella
battaglia contro la chimica multinazionale).

Il tema specifico operativo delle leadership circolanti lo affronteremo nella
discussione finale sulle assemblee e sui parlamenti. Per ora basti questa riflessione
generale sulla possibilita armonica degli individui di stare insieme, senza gerarchie,
senza capi sacfri.

Altra cosa invece sono tutti i collettivismi identitari, socialismi compresi, come i
fascismi o i comunismi sovietici o a ispirazione maoista, dove gli individui vengono
resi identici, il comune viene estremizzato e di fatto non esiste piu a causa della
violenza esercitata contro il privato: tutto & pubblico, colluso tra i burocrati, nascosto

126 Murray Bookchin, varie opere, in particolare Democrazia diretta, Eléuthera 2015.
127 | arcipelago No Pfas - Stop Crimini Ambientali, pfas.land 2017/2024.

124



dietro ad esso, dove il capo o il partito diventano intoccabili, sacri di fatto, mediante
pratiche violente di obbedienze ai diktat imposti, per le quali non esistono né l'io
singolare né il noi plurale, ma solo il noi singolare: la razza, il popolo, la classe, le
identita collettive divenute prigioni. Le identita corporative.

L'identita uccide l'individualita. L'indiviso (I'individuo non diviso'® che tutti noi siamo
in quanto dotati di relativa permanenza, e quando rinunciamo alla prepotenza del
nostro essere identitari) invece pud divenire, essere una diventita, un unicum come
organico e traiettoria, traiettoria unica che non pud essere mai rinchiusa in una
gabbia identitaria collettiva o repressa da diktat assolutisti che affermino
limmutabilita delle cose e del mondo. Paradossalmente, I'unica identita collettiva a
cui apparteniamo, o meglio, ci avviciniamo, & la morte individuale. La nostra
sparizione nella dispersione del divenire entropico a cui gli elementi che
costituiscono il mondo sono tutti soggetti. Il collasso materico. |l buco nero di tutte le
esistenze fisiche. Soggette alla fisica dei corpi. A prescindere dalle credenze,
comunque rispettabili, anche se non falsificabili.

Torna utile citare il pensiero che Primo Levi - il mio primo “amore” intellettuale
(autore!) dopo la mia visita a Dachau, tredicenne - scrisse in una sua lettera al suo
traduttore tedesco: «Non comprendo, non sopporto che si giudichi un uomo non per
quello che & ma per il gruppo a cui gli accade di appartenere»’. Non serve
aggiungere altro. Se non sottolineare che I'appartenenza spesso & un accadimento.

La figura delle madri e dei padri, tra maternita e paternita: la cura contro la
patria

Parlare di autorialita genitoriale, di autorita positiva e negativa dei padri e delle
madri, apre un campo di analisi che di fatto gia esiste ed & tema di antropologia
culturale che va oltre il nostro interesse pratico. Politico ed operativo.

Eliminata la questione gerarchica, che porta al patriarcato e al matriarcato, a noi
interessa focalizzarci sul ruolo di influenza, esempio, che le madri e i padri possono
dare ai figli, alle generazioni successive. Ci interessa quindi piu I'aspetto teorico
generazionale che quello storico antropologico con tutte le complicazioni che esso
comporta.

Non vi & ombra di dubbio che I'influenza dei genitori, dei padri e delle madri, pesi in
modo determinante sulle azioni dei figli. Non solo dal punto di vista educativo,

28 ’individuo “diviso” & invece quello violento e prepotente che si crede separato e imperituro,
identico a se stesso. La permanenza invece & l'indivisone del sé, finché & in vita, finché siamo in vita,
ossia la funzione continuativa della nostra stessa coscienza, memoria, coerenza, struttura corporea
insita nell’'unicita del nostro organismo mutevole. Vedi Individuo in ncpp.cloud.

'2% Primo Levi, Il carteggio con Heinz Riedt, Einaudi 2024.

125



stratificato di varie influenze, ma pure nelle azioni quotidiane dove il substrato
culturale conta poco nellimmediato. L'impegno delle madri e dei padri nella politica,
sia essa la prima da noi sottolineata, o la seconda, o la terza, &€ fondamentale per
I'azione dei figli.

Avere dei padri disimpegnati e disinteressati in tutto, nella vita della propria
comunita, porta a una disaffezione “politica”, nel senso primo e alto del termine, a
tutte le parti della comunita, a cominciare dai figli, per estenderlo a tutto il vivere
comunitario. Questo essenzialmente perché la genitorialita, come ci insegna Luisa
Muraro™°, & la prima fonte spontanea dell’autorita.

L'autoritd materna, in primis, e paterna, in secundis, sgorga spontaneamente dalle
cure parentali animali prima di qualsiasi giudizio politico, prima di qualsiasi ideologia
o dottrina. E un fatto spontaneo dovuto alle forze fisiche e ovviamente psicologiche
in campo. Sara la forza autorevole del padre e della madre, o di chi cura l'infante, a
segnare il diritto, la protezione, I'educazione, il futuro della prole (da cui la bellissima
e abusata parola, proletario). Questa autorita spontanea sara la guida e lispiratrice
primitiva dei figli, fin quando non incontreranno altre autorita, tra cui la scuola, la
dottrina, l'istituzione. Ma quella prima capacita di giudicare - ovvero sia di dare una
direzione a un qualcosa - sgorga dall'esempio del padre e della madre. Esempio di
cui le nuove generazioni andranno sempre in cerca, anche quando i padri e le madri
naturali mancheranno o non svolgeranno il loro ruolo sociale.

In una societa politicamente matura questo passaggio di consegne e di cura avverra
in modo spontaneo e naturale, senza sovrastrutture culturali, come possono essere
la scuola, la dottrina, listituzione. Ovviamente pure i genitori, per via di limitazioni
culturali e politiche, possono essere piu 0 meno sottoposti a queste sovrastrutture.
Condizionati da esse. La scelta stessa della sovrastruttura culturale (religiosa,
politica, partitica) pesera sui figli.

Non solo, una sovrastruttura aprioristica pud deteriorare il principio di cura parentale
e deviare verso forme ideologiche di supremazia, di gerarchia, da parte
dell’ispiratore, educatore, portando al modello classico che molte culture conoscono
come dominante: quello del maschio adulto, forte, potente, indiscutibile. Il quale pud
sfociare in prepotenze e violenze. Ma pud portare anche a modelli meno frequenti,
ma presenti nel passato, come il matriarcato, basato su qualita piu domestiche e
femminili, dovute a memorie e attitudini genetiche, di genere, che non sta a noi
giudicare, ma che sono frutto delle vie imperscrutabili e non direzionabili
dell’evoluzione, animale, umana.

Quel che a noi interessa & sottolineare il fatto di come attitudini evolutive possano
sfociare, grazie alla nostra ideazione, capacita di pensare e immaginare, in dottrine

130 |_uisa Muraro, Autorita, op. cit.

126



violente e, a conti ultimati, poco funzionali al benessere delle comunita. Pensare che
esista un padre o una madre, superiori, intoccabili e santi, senza peccato e senza
macchia, infallibili, signori e dominatori di tutto, porta a forme di matriarcato e
patriarcato, a dittature familiari, le quali possono estendersi a livello sociale e
pensare che i padri e le madri di una certa terra, 0 assembramento di umani, gruppi,
siano migliori indiscutibilmente di altre madri e di altri padri. Questa enclave di
migliori formera allora una matria o una patria da difendere dalle ingerenze e dalle
contaminazioni, 0 migrazioni, di altri padri e madri considerati minori.

Ecco affacciarsi all’orizzonte le violenze della Patria, della Nazione, dei loro Padri e
delle loro Madri, dei nativi migliori dei migranti. | padri e le madri di queste
costruzioni diventano difensori acerrimi delle tradizioni - intoccabili, anche se
sbagliate - e sono pronti a scendere in guerra contro le altre nazioni. Incredibilmente
e progressivamente, costruzione su costruzione, si fa avanti nelle nostre idee I'idea
di supremazia, e il sentimento originario della cura - che & un dono spontaneo dal
genitore al figlio - viene sostituito dal risentimento ideologico per ogni cosa o fatto
che violi lo status quo del padre e della madre, che violi la Patria e la Matria.
Superiori.

Di qui il passo dallamore genitoriale all’odio sistemico, dalla pace alla guerra, dal
punto di vista teorico, semplificatorio, & breve. | figli diventano strumenti del potere.
Vengono strappati dallo Stato, dalla Nazione, dalle Idee per andare in guerra contro
altri figli. La Patria/Matria prende il sopravvento sulla Cura e figli e genitori sono
lanciati in un abisso di dolore senza fine.

Per questo i genitori, e gli stessi figli, non devono mai abbandonare questo rapporto
originario di cura, di autorevolezza spontanea, senza sovrastrutture, che esiste tra di
loro. Quando i genitori mancano, i figli si sentono perduti perché manca il primo
appiglio di autorita, la prima esperienza di sentire la parola dell’autore che & stato il
primo, per loro, il piu vicino alla loro vita.

Socialmente avviene il dispatrio e il dismatrio, come & capitato nei miei territori, dove
si vive una vita senza madri e senza padri, senza il principio primitivo della cura,
dell’attenzione, dell’ascolto, della protezione domestica vista non come domus,
“casa del signore” (aprioristico), ma casa del genitore, “focus” che accende il fuoco
(a posteriori), focolare, ancora privo delle “sovrastrutture” - anche materiali - che a
lungo andare generano le case esagerate e consumistiche dove viviamo, dove gli
stessi genitori sono diventati un orpello strutturale o dei servi della casa, tanto sono
le energie e i denari che devono impiegare per abbellile o mantenerle™'.
Dimenticandosi di tenere acceso il camino dell’attenzione. La brace della cura.

1 Qui mi permetto un suggerimento poetico. La massima espressione da me conosciuta di questo
concetto di “servi della propria casa” si trova nella poesia del poeta trevigiano Ernesto Calzavara nella
poesia che inizia con il verso «l crompa la casa e la casa xe voda» contenuta nella raccolta Ombre
sui veri, Rizzoli 1989.

127



Ecco che il principio della cura - con tutta la sua forza di dono - perde presa nei
territori e si affacciano principi contrari alla cura, come la violenza, la prepotenza, la
rapina. Sulla bellezza del dono, di una societa fondata sul dono, rimando alle scuole
francesi studiate da e ispiratrici di Serge Latouche. Vorrei solo sottolineare un
passaggio tutto italiano sul “municipalismo”, confluito poi inconsapevolmente (per vie
non tracciabili od omologhe) nelle scuole ecologiste libertarie, nel municipalismo
libertario teorizzato da Murray Bookchin.

Municipio in italiano & la sede fisica del Comune, in quanto istituzione astratta.
Comune - il vivere insieme - e Municipio - il donarsi - sono due parole che
nascondono insieme lo stesso profilo semantico. Quello del dono per vivere bene
insieme. Se si accetta di vivere insieme & perché si capisce “la forza del donare la
propria forza”, o di riceverla dai donatori perché si € deboli. Municipio deriva dal
latino munus, donare, conservato anche nella parola “munificente”. Essere munifico
significa donare se stesso, la propria forza ad altri. Significa essere generoso (che
genera), conservato anche nell'inglese munify, il quale significa a sua volta
fortificare, rafforzare, espresso dallo stesso “munire” italiano: dotare qualcuno di una
forza, che pud essere la nostra. Quindi un donare la nostra forza ad altri che ne
hanno meno.

Questo ¢ il segreto semantico del Municipio e del Comune: il dono. Impersonificato
per secoli dalla tradizioni dei piccoli Comuni italiani che si ribellarono, associandosi
come libere comunita di cittadini attivi, contro la rapina dei Signori, dei Feudatari, dei
Capitalisti ante litteram, dei Patrioti fondatori di Patrie e di Nazioni prepotenti. Il dono
contro la rapina. Questo gia la storia delle parole ci consegna.

La deriva della cura come business sul male

La cura & una grande cosa, talmente grande e “distribuita” e distribuibile da poter
diventare un grande affare. Sul male.

Essa, come base spontanea di tutte le creature senzienti, che sentono il limite in cui
sono racchiuse le proprie vite, le quali quindi pongono attenzione ai propri limiti, alle
superfici, ai confini transitabili e ai limiti invalicabili, essa € il principio fondamentale
di ogni elementare strategia di vita. Cura significa avere attenzione e manutenzione
del proprio essere nel mondo. Pratica che viene estesa a tutto cid che € in contatto
con l'essere stesso, a partire dalle sue “generazioni”, dalle sue creature. La cura
parentale, della casa, del giardino, del paese, della polis sono livelli progressivi - e
necessari - al benessere di sé e di cido che ci circonda. Un mondo senza cura
sarebbe inabitabile e porterebbe di fatto all’estinzione della vita come accade nelle
parti di mondo dove la cura manca o dove essa €& in qualche modo disattesa,
addirittura manipolata.

128



Possiamo dire che nell’ultima fase del capitalismo - dellaccumulo spropositato,
abnorme, fuori misura - la cura stessa & diventata non tanto disattesa, ma
superattesa, manipolata ed elevata alla nobilta - dove nobile ha un’accezione
negativa, elitaria - degli affari, del business.

Si fa affari con il male, con la malattia, con la morte. Anzi, la produttivita aumenta
all’ennesima potenza la sua manifestazione, visto che si producono non solo oggetti
consumabili, ma pure la morte e la malattia attraverso la produzione degli stessi
oggetti o gli scarti consapevolmente tossici di quelle produzioni, che provocheranno
malattia e magari morti lente che avranno bisogno di progressive e intense cure, a
lungo termine, quindi di apparati, strumenti, farmaci, cliniche, ospedali, medici,
infermieri, badanti. La “grande azienda del male”, circolare. Se questo male &
intenzionale.

La cura - soprattutto nelle ZSAR da me analizzate e vissute'? - & diventata un
affare, non piu la pratica spontanea fondamentale alla base di ogni nostra attivita.
Per queste ragioni - pur capendone le ragioni di contrasto alle rapine del
tardocapitalismo - sentire parlare di percorsi politici che si raggruppano sotto
'ombrello terminologico di «Societa della Cura», lo trovo poco strategico e pure
drammatico dal punto di vista di un “sano” immaginario. Sano in quanto bisogna
indubbiamente riconoscere la cura come elemento fondante le nostre vite, come va
riconosciuto il lavoro di dono e solidarieta che la cura presuppone, ovvero sia la
contrapposizione politica alle pratiche dei prepotenti che al posto di “curare”,
rapinano. Tuttavia immaginare che il fine di una societa sia la “cura”, una societa
della cura, e non la gioia, la liberta, 'esplorazione, la felicita collettiva che arriva dalle
premesse della cura, questa soggettivazione politica della cura la trovo deleteria,
drammatica, buia. Diventeremo tutti una societa di curatori e curati.

La cura resta la base, ma non puo essere il fine di una societa.

Se la cura diventa fine, essa non € piu “dono”, ma rischia di diventare “servizio” per
qualcuno: un fine, un interesse, con competenze vendute al soldo del migliore
offerente-paziente. Competenze che sono sempre e comunque risultato di un
processo collettivo di educazione e che di fatto non dovrebbe essere oggetto di
profitti esagerati, come avviene per molti medici o strutture cliniche private, medici e
maestranza mediche che dopo aver studiato per anni grazie alla distribuzione
cognitivo-sociale della scuola, si richiudono dentro a se stessi, ai loro studi (con
parcelle spropositate) o fanno da “im-piegati” a strutture private per fare soldi,
vendere le loro competenze a prezzi esagerati. Competenze che, ricordiamo, sono

32 Sul concetto di male come oggetto di business - una delle 10 caratteristiche da me delineate per
definire le ZSAR - rimando a Zona di Sacrificio ad Alto Reddito, op.cit.

129



quelle di salvare vite o rendere le vite stesse meno dolorose. Rispettando il
Giuramento di Ippocrate, se ha ancora valore e non € solo una falsa proclamazione.

Rifuggiamo da questa societa della cura e manteniamo essa, la cura “primitiva”,
primigenia nel principio, come base naturale, spontanea, necessaria del nostro
agire, senza bisogno di sovrastrutture fisiche o dottrinali, come possano essere pure
le chiese con le loro salvezze o cure eterne.

Dire abbi cura di questo o di quello & fatto scontato per un essere senziente: &€ come
respirare. Se uno smette di respirare per correre dietro ai soldi, o respira perché solo
spinto dai soldi, abdica alla sua stessa natura di essere senziente, che respira e che
si cura per mantenersi tale. Senziente. Chi non si cura, non respira, non sopravvive.
Possiamo vendere anche la nostra aria, il nostro respiro?

Se lo facciamo, il capitalismo, l'accumulo di prepotenza ha vinto. E |l
tardocapitalismo ha messo in vendita acqua, aria, beni primari, dopo aver gia
sottomesso la terra/Terra al proprio concetto di proprieta privata inalienabile.

Non c’é mai necessita della guerra

Il contrario della cura € la guerra. Quanto la cura &€ necessaria, per vivere, quanto la
guerra non lo é. Anzi & all’estremo opposto della cura, tanto da poter affermare,
come scrissi anni fa per “definire” la guerra: «non c’'é mai necessita della guerra»'.

Gli uomini che decidono di fare la guerra decidono di non curarsi del mondo, delle
persone, delle creature, dellambiente, di se stessi, della propria stessa memoria.
L'infamia che porta con sé la guerra non si cancellera mai dalla memoria del’'uomo
finché un uomo avra memoria di quella guerra.

La guerra € un atto infame - che porta alla fame, a tutti i livelli - contro la vita.
L'infamia & qualita prettamente umana. Deriva dalla capacita del nostro raziocinio
mnemonico di osservare in prospettiva temporale, storica, fatti ed eventi, giudicarli
come momenti negativi che lasceranno traccia nel futuro. Solo 'uomo con la sua
potenza creatrice e distruttrice puod generare fama e infamia. La guerra, in quanto
violenza indiscriminata su cose e persone, porta con sé una quantita e qualita di

¥ Rimando alla voce Guerra in NCPP, op.cit., per tutte le suggestioni sul concetto di guerra,
elaborato diversi anni fa. Questo l'incipit, dopo I'apertura sulla non-necessita: «La Guerra — violenta,
in senso classico, su larga scala — € una produzione specificamente umana. Il prodotto peggiore
dellumanita. Della sua capacita di immagazzinare grandi quantita di potenza che si scagliano contro
animali della stessa specie. Compromettendo tutte le altre. Ci pud essere necessita di uno scontro, di
una rissa, al massimo di una battaglia. O di un conflitto concreto. Mai della guerra. La guerra € una
costruzione mentale del’luomo, ossia un’idea che si genera nella mente delluomo e che diventa
realta concreta, crudele, assassina. Nella guerra c’é sempre premeditazione».

130



infamia che nessuna opera di alcun essere vivente e senziente pud raggiungere per
proporzione e conseguenze.

Non c’é€ mai necessita della guerra, perché, come scrivevo, la guerra € sempre il
frutto spropositato di un’idea, di un atteggiamento mentale, di una posizione a priori,
di un pregiudizio, che da singolare, individuale, viene esteso alle masse, ai popoli,
alle nazioni, alle identita collettive che con la loro potenza di massa creano strutture
di guerra e di fuoco e di morte che singole o piccole comunita mai sarebbero in
grado di generare. Che singoli governanti e apparati di comando non sarebbero mai
in grado di sostenere.

Solo I'assembramento di forze potenziali, di lavori ed energie collettive, come quelle
che possono essere quelle di uno Stato, di una Nazione, di un Popolo identitario
identico a se stesso e omologato a se stesso, pud formare eserciti, arsenali, strutture
che portano alla guerra e non a sporadiche o semplici schermaglie, battaglie'*.

La guerra & fatta da grandi potenze, accumulate, indottrinate dalle prepotenze. E lo
sposalizio tra il pensiero di autorita violente e volonta di potenze che superano le
individualita di qualsiasi persona. E la prepotenza che si & fatta collettivita violenta,
dove le singole persone hanno abdicato alla propria umanita, mettendo da parte la
qualita primaria che ha fatto 'uomo essere uomo e non natura senza senso: il logos,
la parola, il dialogo, la contrapposizione alla morte che la stessa parola - che € un
flusso di vita, un vibrazione - porta con sé. Con la parola &€ nato 'uomo, nel momento
in cui pronuncia una chiara e inequivocabile sillaba, un NO alle cose e ai fatti che
vanno in senso contrario alla vita. Da questa capacita di dire NO & nato 'uomo,
'umanita. Rinunciare a questa capacita e rinunciare ad essere uomo.

Proprio per questa liberta di scelta, di scegliere, tra la vita e la morte, la guerra non &
mai un fatto necessario. E un fatto ideale, mentale, etico, che cresce dentro la testa
degli uomini introdotto da idee di altri uomini che dicono: combatti contro quel
nemico e distruggilo perché esso non & come te, ruba la tua identita, entra nel tuo
giardino; oppure combatti contro quel nemico perché ha terre e risorse che la sua
identita inferiore non merita e che torneranno utili a te e a tutti coloro che si
riconoscono nella tua identitd. La guerra & rapina del sé e di sé. E la rapina piu
grande che I'uomo puo fare a se stesso.

Perché, di fatto, non esiste uomo, o uomini, umani, che siano per sempre eguali a se
stessi, in quanto esseri transeunti e fragili. Fare la guerra per distruggere altri uomini
e distruggere la propria e altrui fragilita. Ma pensare di avere distrutto, cancellato, la

13 Suggestiva e condivisibile la conclusione di Giorgio Agamben, che ribalta la definizione
guerrafondaia della politica di Carl Schmitt: «La guerra come noi la conosciamo €, invece, il
dispositivo attraverso il quale la funzione agonale-giocosa viene catturata dallo Stato e rivolta ad altri
fini», in Stasis. La guerra civile come paradigma politico, Homo sacer, Il, 2, p. 104, Bollati Boringhieri,
2019.

131



fragilita € un’illusione. La fragilita ha la sua inoppugnabile consistenza nel cadere in
pezzi non appena tenti di ricomporla. Distrutto il giocattolo della vita non potrai piu
rimetterlo in sesto, ricostruirlo. Ogni morto causato dalla guerra & un attentato alla
fragilita della vita.

Per questo, uomo, umano, rinuncia alla guerra. Scegli la vita, il dialogo, il confronto,
la pace. Non esistono vie di mezzo o alternative alla pienezza di una vita. Fragile.

Ecologie radicali: dall’ecologia sociale alla post-ecologia, verso I’habitatologia

Quando si parla di radicalita spesso si trascura la sua “radice” profonda. Appunto la
radice. L'andare all’'origine del problema'®. Addirittura sporcarsi le mani di terra, di
sporco, di lavoro autentico. |l contrario di quello che fanno le mafie (v. Mafia™®) o i
burocrati ben pagati o appostati in lussuosi uffici, come possono essere i manager
delle industrie capitalizzatrici all'inverosimile, o i politici di professione e non di
vocazione. O peggio ancora, i burocrati del denaro e della finanza, le borse che
diventano solo strutture speculative dal momento in cui il denaro non & piu materia o
energia, ma flusso incontrollabile di carte, accordi, trattative, usure, imposizioni dei
consumi e delle rate da pagare.

L’ambientalismo stesso, quando non € ecologia, sistemica e radicale, che va alle
radici dei disastri sociali e ambientali, corre il rischio di diventare speculazione e
copertura per nuove forme di capitalismo dipinte di verde'’. Diventa greenwashing
con quote di capitale verde, di emissioni di CO2 compensate con piantumazioni di
foreste altrove, uccidendo le prossimita dove si lavora, quindi sposta il problema,
senza mai risolverlo, come ci insegnava il primo grande ecologista sociale della
storia contemporanea, Murray Bookchin: spostare il problema & una delle leggi
principali del capitalismo'™®. Fare business sul male, come dicevamo in precedenza.
Creare accumuli di capitale anche dove il male del capitale & evidente. Anzi, fare
affari raccontando che si sta di fatto risolvendo quel male.

Da qui si capisce che neppure I'ecologia non basta piu, perché, di fondo, conserva
quella “radice” avvelenata che condivide con la disciplina “sorella”, anche se spesso
odiata e in contrasto tra di loro, 'economia.

135 Consiglio Elogio della radicalita, di Pietro Bevilacqua, Laterza 2012. Testo donatomi dall’'urbanista
Francesca Leder, di fronte al Tribunale di Vicenza, nel mentre era in corso una manifestazione perché
mi avevano mandato a giudizio per essere stato troppo “radicale”, concettualmente e operativamente,
avendo di fatto bloccato - con un gruppo di attivisti - la fabbrica Miteni, nel 2018, all’origine del piu
grande disastro ambientale e sociale delle terre in cui vivo, ma pure passato alla storia come il piu
grande inquinamento delle acque potabili, per via industriale, nella storia d’Europa (v. Archivio
PFAS.land e Giuseppe Ungherese, Gli inquinanti eterni e invisibili nellacqua, Altreconomia 2024).

%6 Mafia, in NCPP, op. cit.

37 Capitalismo verde, di Paolo Cacciari, in Laboratorio Politico di Ecologia, op. cit.

138 Murray Bookchin, in diverse opere, specie in Ecologia della liberta, op. cit.

132



Quella radice é l'oikos, la casa, la domus, che domina tutto e tutti. Se 'economia &
un fatto semantico originario la “legge della casa” - il nomos, le norme che ben
governano una casa, un luogo, una regione, uno Stato - I'ecologia potrebbe essere il
logos sistemico, che guarda non solo la casa, ma il contesto, I'ambiente, il
circondario, in rete con le altre case. Che guarda la “natura”, I'esternalita delle
produzioni. Queste sono in origine I'ecologia e I'economia. E non ci sarebbe nulla di
male, a patto che quell'oikos non divenisse prevaricante, prepotente, dominante in
tutte le questioni di rete, di connessione, di interlocuzione. Ma l'oikos - come ogni
costruzione identitaria - conserva in sé quella prepotenza dell'identita, secondo la
quale ogni identita-entita vuole essere migliore di altre identita. Anche solo in fatto di
mera sopravvivenza. Ecco che l'economia dell’ltalia diventa prioritaria rispetto
alleconomia della Grecia o della Germania. In competizione, anche accanita. Da far
fallire il nemico, il competitor. Da farlo anche sparire dal mercato, o dai mercati.

Lo stesso vale per le economie in grande scala, finanziarizzate dal nulla materiale
della finanza, costruite su uffici, transazioni, speculazioni. L'economia degli USA
diventa antagonista delleconomia della Russia e della Cina. E in queste guerre di
economie, quello che avviene nei contesti dei grandi oikos, in “natura”, poco conta.
Scarti. Scarti di sistema. Disastri sociali ed ambientali che diventano tema
dell'oikoslogia, dell’ecologia, ma che di fatto non si distaccano mai dall’oikos. Dal
bene interessato dei contendenti.

Ecco allora la necessita di ecologie radicali che abbiano il coraggio di dire che
I'ecologia economicista non porta da nessuna parte se non a distruggere I'ambiente
di tutte le oikos. L’ecologia radicale &, come scrivevo in un testo introduttivo di lotta,
«qualcosa di piu. [...]. Di sociale. Non & un divertimento. Neppure un diversivo per
buontemponi. E una chiamata alle armi. E un atto di prima politica. E un alzarsi in
piedi. E uscire di casa con il coltello della critica radicale tra i denti, pronti a fare la
pelle - 'abito omologato - allo spannoveneto di turno. Per quindi, certo, ritornare, in
natura, ma non perché si € altro. Un Signore che si Diverte. Ma perché l'altro che la
natura ci consegna non € altro che la stessa nostra natura. Mortale e ciclica.
Consapevole e dotata di un barlume di liberta e felicita. Che niente di piu vuole se
non la poesia che solo I'essere umano sa creare, quando ha smesso da sé la
tracotanza, l'oltranza senza limite della sua intelligenza. Solo questa dismissione
puo portarci fuori dallinferno. Anche nel Veneto centrale dove sono nato e
vissuto» 1%,

Le ecologie radicali che hanno smesso questa tracotanza sono molte e in continuo
fermento, da quella primigenia dell'Institute for Social Ecology fondato da Murray
Bookchin e compagni, ai Deep Commons nordeuropei, fino alla Global Tapestry of
Alternatives for Radical Democracy del continente indiano, senza contare le ecologie
indigene e decoloniali, spontanee, nate come contropoteri nelle parti violate dalla

3 Introduzione alla seconda edizione di Non torneranno i prati, op. cit.

133



prepotenza europea e coloniale, in giro per tutto il mondo. Di queste e altre (sempre
“radicali”, ma poco-umanitarie'®, come I'ecologia profonda del norvegese Arne
Naess) sentirete parlare molto in futuro e io stesso mi adopero per portarle in giro
nei miei viaggi, interventi, conferenze, azioni dirette e frontali.

Come scriveva Brian Tokar nelle sue introduzioni'', abbiamo estremo bisogno di
questi sentieri ecologici radicali - radical ecological paths - che perd devono uscire
dai dettami dell’economicismo, del lavorismo, dell’ambientalismo stesso.

Per coniare una nuova disciplina - o anche rinnovare la stessa disciplina
concettualmente, per dare maggiore forza a questo ulteriore passo verso orizzonti
post-ecomomicisti - ho proposto il termine di habitatologia, poiché I'habitat supera il
concetto di oikos e lo prevede al suo interno. L’habitat non pud prescindere dal
contesto e le oikos stesse, per avere dignita, funzionalita, rispettabilita, reciprocita,
devono convivere, in simbiosi, le une con le altre.

Scrivevo:

«Se potessimo dare un nome nuovo ad una ecologia che abbandoni la prospettiva
domus-centrica tipica delle tradizioni civili di molte parti del mondo, potremmo
chiamare questo nuovo approccio «habitatologia» (habitatologie in francese,
habitatology in inglese), la scienza dei territori che abitiamo, che “abbiamo” in
concessione poiché siamo transitori. La nostra transitorieta € bene espressa dal
verbo “avere”.

La post-ecologia ci invita ad uscire di casa. Ad abbandonare la domus, l'oikos,
'addomesticamento a cui siamo stati assoggettati per secoli a causa dei portati
peggiori delle diverse civilta che si sono insediate nei molteplici territori.

La questione territoriale assume nuova forma in prospettiva post-ecologica: i territori
non appartengono a noi, ma siamo noi che apparteniamo ai territori, alle terre, alla
Terra, per il breve tempo del nostro transito. “I popoli passano, i territori restano”?,
devastati o valorizzati dagli abitanti o dai predoni che sopra sono vissuti o passati.

Con la post-ecologia il potere esagerato della casa perde finalmente peso. La casa
non deve essere piu I'opera “immonda” — che separa e ci separa dal mondo — che

%0 Un fondamentale saggio sull’ecologia sociale e sulle differenze con I'ecologia profonda € quello di
Selva Varengo, La rivoluzione ecologica. Il pensiero libertario di Murray Bookchin, Zero in condotta,
2020. Vedasi anche della stessa autrice la voce Ecologia sociale, in Laboratorio politico di ecologia,
op.cit. - Il “poco-umanitario” dell’ecologia profonda & la risposta al “troppo-umano” del capitalismo
spinto e di ogni forma esagerata di supremazia umana.

1 Brian Tokar, From Earth for Sale: Reclaiming Ecology in the Age of Corporate Greenwash, 1997.

42 Autonomia, Popoli, Territori, in NCPP, op. cit.

134



toglie vita e lavoro a chi la abita, il palazzo delle proprie illusioni e dei propri piaceri,
ma un habitat “privato” in armonia e forte relazione con I'habitat comune»'.

Concludevo, per poi lasciare spazio ai dettagli nello sviluppo del testo:

«L’habitat & lo spazio comune tra i viventi e i non-viventi ed esce dall’epistemologia
delloikos. [...] L’habitat(o)-logia € un lemma, concetto, provocatorio, per uscire
dall’ecologia, dal suo essere post, e diventare premonitrice. Preconizzatrice di nuove
pratiche di armonie tra i viventi e i non-viventi».

Questo, in nuce, il succo dell’ecologia radicale: andare all’origine del problema per
risolvere problemi di carattere sistemico. Senza perdersi nei meandri del’economia.

Dal contratto al patto: verso un societa ecologica radicale

Il meandro per antonomasia dell’economia & niente di meno che il contratto. Che
cos'e il contratto se non la chiamata in causa di una terza parte, di un mediatore con
la funzione di testimone, sia esso anche solo un pezzo di carta firmato dalle due
parti che certifichi il patto “contratto” tra le parti, che potrebbero sparire o
scomparire?

Non c’é nulla di cosi tragico nel contratto, se esso non fosse poi veicolo di
progressive sovrastrutture alla stessa struttura del patto, della stretta di mano tra due
persone che prendono un accordo, un’intesa, un’intenzione comune.

Nelle comunitd armoniche, come dovrebbero essere tutti gli assembramenti umani
dove vige il rispetto e la reciprocita, il patto - la stretta di mano, l'intesa senza
mediazioni, lo sguardo negli occhi, il cenno del capo - & la norma sociale senza
bisogno di mediazione o di terza testimonianza. E un patto tra pari che si
riconoscono pari, non in fatto di proprieta, ricchezza, eredita, eta, esperienza, ma in
fatto di esseri umani in quanto tali, semplici esistenze. Aperte alle infinite possibilita.
Anche se si parte da condizioni di differenza. E un riconoscere la forza dell’altro, a
posteriori, su fatti che seguiranno, non su quelli che precedono il patto. E un lasciare
aperta una porta al futuro senza bisogno di una riconsegna di interessi a priori. O
perlomeno di interessi forzati.

Una societa fondata sui patti, sulle strette di mano, sul faccia a faccia, non & una
societa fondata sui contratti, sulle carte, sulle interposte persone, sugli uffici e i

burocrati. Su notai, avvocati, giudici, leggi, polizie.

Scrivevo un tempo:

43 post-ecologia e Habitatologia, in NCPP, op. cit.

135



«lIl contratto, un segno terzo, & la morte della relazione di fiducia tra le parti.

Alla morte della fiducia tra le parti, al patto orale, subentra il contratto scritto, vergato
e controfirmato. A disposizione del pubblico.

Dietro la dinamica del contratto come terza parte di una relazione si articola tutta la
costruzione del potere a difesa dei deboli e ad uso dei forti. |l contratto certifica una
pre-potenza, un rapporto basato su potenze a priori € non su post-potenze che
dimostrano la loro forza di volta in volta, in un rapporto continuo di verifica ed azione
tra le parti in gioco. Un’autorita a-priori, non un’autorita a posteriori.

Nelle relazioni semplici, da individuo a individuo, chi scende alle condizioni del
contratto &€ una persona senza spinta [forza morale, nda)]. E una persona che da o
cerca sicurezza basandosi su terze parti. Le terze parti possono essere un segno,
una carta, un testimone. Un intermediario» 4.

In questa dinamica del potere dove l'autorita delle parti viene ceduta a una terza
parte, autorevole, ma che puo diventare anche autoritaria, usando la propria autorita
per ricavare energia e materia, soldi, dalle parti in gioco, in questa dinamica si
nasconde tutto il potenziale della corruzione burocratica e del potere autoritario che
gli uffici, le carte bollate, controllano e sottopongono le societa fondate non piu su
rapporti di fiducia, amicizia, solidarieta, ma su rapporti di fede, interesse,
competizione economicista.

Spostando il baricentro dal patto al contratto - si pensi al contratto sociale di
Rousseau, anche solo come fatto simbolico - si sposta il tenore della societa verso
un clima di controllo, di sfiducia, di complicazione, di distacco dai rapporti reali tra le
persone, affidando buona parte delle relazioni sociali a terze parti in tutte le
discipline del vivere umano.

Non contesto qui la necessita dell’ufficio e del burocrate nella complessita delle
societa moderne, super organizzate e addomesticate nei grandi centri di vita
collettiva come sono tutti gli assembramenti urbani, le citta, le strutture complesse di
abitabilita. Contesto I'abuso di questa necessita laddove il rapporto diretto e senza
mediatori - che diventano intermediari di professione - &€ sempre possibile, laddove
basta sapere riconoscere il valore dell’altro, o dell'esperienza diretta, fatta
ovviamente di fatiche e di impegni, sia materiali, sia cognitivi.

44 NCPP, Contratto, ncpp.cloud.

136



In una ideale societa ecologica radicale'® tutto cid che non & necessario per stare
bene insieme, viene bandito, radicalmente. Il patto riprende la sua primitiva funzione
di essere preferito ad ogni contratto, perché basato sul valore cognitivo funzionale
operativo della parola data che richiede impegno, memoria, coerenza, senza
controllo esterno, ma interno alle stesse parti che “salgono” a patti. Ecco un’altra
idiosincrasia semantica da sfatare: non bisogna “scendere a patti”, ma salire agli
stessi. La salita richiede impegno, fatica, riconoscimento, dignita. Lo scendere
invece € gia un avvicinarsi allo scivolamento che portera al contratto. Alla firma o al
controllo di un terzo.

Lo stesso vale per la nostra memoria. Scendere al campo della scrittura & gia
mettere dei punti a sfavore della nostra memoria, costretta a prendere appunti non
avendo piu forza di ricordare i fatti e i misfatti. Il valore dell’oralita, del parlarsi, di
confrontarsi apertamente, senza la mediazione della scrittura burocratica o delle
interpretazioni-ingerenze-ideologie della politica dei partiti, del partito preso,
dovrebbe essere valore fondante di ogni societa ecologica radicale, che riconosce
nella diversita, nella molteplicita, nella interconnessione e interdipendenza,
progressiva e rinnovata, la bellezza e la pienezza della vita, non piu concentrata sui
centri di potere e sulle accumulazioni e dissipazioni, senza senso, senza prove di
autentica liberta, se non I'arricchimento e I'autocelebrazione che quei centri portano
con sé. Centri che restano chiusi in se stessi senza mai uscire verso il mondo
inesplorato, I'alterita che la possibilita del loro potere accumulato potrebbe esplorare.

Quindi facciamo uso di questa semplice regola di indirizzo: piu patti e meno contratti.
In tutti gli ambiti e in tutte le discipline.

Cosi infatti concludevo le mie prime riflessioni sul tema:

«Nelle relazioni complesse, la spinta citata sopra perde sempre piu forza e capacita
di azione. Il contratto diventa necessario, come nel caso dello Stato di diritto e della
complessita che la collettivita sociale porta con sé. Cido non toglie che si possa
strappare il contratto quando esso non & piu valido. O a ritirarsi a modalita di vita
meno complesse e pit immediate. Senza intermediatori».

Dalla mediazione al ribasso, alla mediazione al rialzo: dalla compromissione
alla composizione, dal male minore al bene maggiore

%5 Un esempio concreto di questa societa, sperimentale, dove giustizia e confronto tra le parti in
conflitto ha abbandonato I'autorita negativa che diventa punizione per abbracciare 'autorita positiva
che diventa fiducia e crescita reciproca nel dialogo, sono le People’s Houses in Rojava, comitati
popolari di gestione dei conflitti domestici, di prossimita, dove la giustizia riparativa e trasformativa
sublima il concetto di patto qui illustrato. Vedasi Eleanor Finley, Practicing Social Ecology, Pluto Press
2025, pp. 73-77.

137



Il problema della mediazione resta un problema aperto. Non € che essa non sia utile
e a volte necessaria quando le parti in conflitto non sono in grado di mettersi
d’accordo, di parlarsi. Anzi, la mediazione € l'arte della diplomazia politica e
possiamo dire che tutto cid che avviene all'interno di un discorso politico istituzionale
e di fatto una mediazione. Llistituzione stessa, come abbiamo visto, € una
mediazione tra poteri privati che non sanno parlarsi in comune e che trovano nel
pubblico la strada del loro dialogo.

Si capisce quindi il valore della mediazione nelle relazioni complesse, dove molti
attori partecipano e dove e difficile trovare un punto di accordo, di strada da fare
insieme. Tuttavia, qui, rispettando lo stile e il tenore di questo scritto, teorico, che si
fonda sulle pratiche di militanza che spesso superano l'istituzionalita dei rapporti,
cercando di restare nelllambito del comune, della forza comune, dell’autorita positiva
riconosciuta alle varie parti in gioco, anche quelle minoritarie e dotate di poco potere
effettivo, sia politico sia economico, ci preme sottolineare la forza, la strategia, le
conseguenze del “tipo” di mediazione che si sceglie.

Di solito la politica di bassa lega'®, quella che ci perseguita, che bada a tutelare gli
interessi dei grandi poteri nascosti nelle politiche istituzionali, sceglie la “mediazione
al ribasso”, la “trattativa” con il potente, anche se nemico, criminale, violento. Ci si
siede allo stesso tavolo e si tratta ottenendo dei piccoli benefici a fronte di grandi
sacrifici, di morti nascondibili o lente, anche alla stessa coscienza della parte offesa
o debole. Questa capita in molte delle occasioni della nostra politica.

Si pensi all’istituzione che “scende a patti” - che poi diventano contratti - con una
multinazionale tossica alla quale concede di produrre sostanze tossiche in misura
controllata, con dose giornaliera o settimanale, tollerabile, da introdurre nei nostri
organismi: le famose TWI o TDI, le tolerable weekly o daily intake di contaminante
che permettono di tarare i limiti dei contaminanti tossici. Si capisce che per certe
sostanze non ci sono mezze misure, trattative al ribasso, e vanno vietate. Quindi non
ci si siede al tavolo per ottenere una “mediazione al ribasso”, che serve solo per
temporeggiare, a rallentare 'avvelenamento e la morte dei nostri corpi. Questa € una
classica compromissione. Dove vengono compromesse le parti in gioco, soprattutto
quella piu debole. Una vive e fa profitto (facendo finta di compromettersi), I'altra si
avvelena e muore (compromettendosi davvero). L'una la si compra, l'altra fa affari.

%6 Qui, da dove scrivo, in ltalia, Veneto, il “bassa lega” ha anche un valore semantico aggiuntivo,
storico: la Lega (un tempo Veneta, poi Nord, oggi nazionale) € il partito identitario, pseudo-razzista
(non hanno chiaro nemmeno il concetto di razza: la loro razza € la “pancia piena”) che ha devastato
gran parte dei territori del Nord ltalia appoggiando le tradizioni tardocapitaliste e ultracattoliche ancora
solide in ltalia, reinterpretando i fallimenti e le compromissioni della Democrazia Cristiana, della quale
e I'erede radicalizzato verso la destra sovversiva. L'erede a sinistra, moderato, sono invece le sinistre
qualunquiste, come il PD. Risultato: una mafia istituzionale, tutta italiana, per la sua profonda radice
nella chiesa cattolica romana. Insieme qui da noi hanno costruito strade, basi militari, ferrovie, tutte
grandi opere tossiche.

138



Tale scelta la chiamiamo “mediazione al ribasso” e va sempre evitata, soprattutto
nelle questioni primarie, vitali per chi & debole. Si pud capire una mediazione di tale
genere dove le parti portano con sé evidenti negativita ed entrambe le parti ci stanno
rimettendo’’. Entrambe le parti nella compromissione, perderanno parte della loro
‘incoerenza” interna, della loro autoritd negativa, e cercheranno di rientrare in un
percorso autorevole e coerente, positivo. E il caso di quasi tutte le guerre, le paci
forzate in tempo di guerra, tra parti che hanno deciso la via delle armi, violenta,
invece della diplomazia, del dialogo autorevole.

Ma se invece la parte debole e coerente accetta il compromesso, la trattativa al
ribasso, con la parte incoerente e prepotente, entrambe le parti diventeranno
veicolo di autorita, autorialita, esemplarita negativa. Di paura. Le loro stesse
traiettorie non saranno piu tali (coerenti di per sé, nella coerenza e nell'incoerenza) e
saranno alimentate da commistioni e confusioni.

La mediazione al rialzo & invece tutt'altra cosa e si basa sulla composizione delle
qualita e degli interessi delle parti, soprattutto di quella considerata debole in
potenza, ma forte come autorita. Innanzi tutto questa “trattativa al rialzo” avviene
ponendo le condizioni perché essa avvenga. Non ci si siede al tavolo con dei
criminali, mai. A meno che loro non ammettano di essere tali e di lasciare la loro
criminalita fuori dal tavolo.

Se per esempio sversare sostanze tossiche sopra un certo limite che porta
all'uccisione degli esseri viventi € un crimine, il produttore di queste sostanze si
siedera al tavolo riconoscendo quel limite. Abbandonera quella parte di sé che l'altro
riconosce come criminale e portera sul tavolo le parti positive che possono essere
composte con le parti positive del suo interlocutore.

Allora questo attore, per dire I'ambientalista, che spesso agisce con termini di
oltranza e di “integralismo” riconosciuto giustamente come radicale, estremo, da
parte del produttore, siedera al tavolo per rinunciare pure lui a queste oltranze
perché non piu necessarie per fermare quel superamento del limite. In tal modo lo
stesso attore ambientalista - legittimato nelle sue oltranze dall’oltranza del produttore
- abbandonera quella parte di sé non piu necessaria.

La trattativa cosi prefigurata prendera nuove pieghe e sara sempre con un risultato
al rialzo e non al ribasso, perché le condizioni della seduta precludono ogni passo
indietro “rispetto al limite” che & la condizione sine qua non della seduta. Si deduce
che le condizioni di tale seduta devono sempre essere poste dalla parte che ha
ricevuto prepotenza - o dal mediatore che la sa riconoscere, sia essa pure
un’istituzione che media tra privati, tra potere privato e potere comune, tra potere

47 Sul compromesso tra evidenti parti negative vedi nota a pag. 58. Casi evidenti sono la recente
guerra tra Russia e Ucraina, e il conflitto tra la Palestina di Hamas e I'lsraele di Netanyahu.

139



forte e potere debole - € mai da chi usa la prepotenza, sia essa fisica, o di qualsiasi
altra natura, come pu0 essere una scienza o una verita a priori.

In questo confronto al rialzo nel riconoscimento del limite e della prepotenza, ossia di
valori riconosciuti a posteriori (mediante autorevoli testimoni), la composizione delle
parti migliori dei contendenti saranno assicurate e le societa potranno uscire dalla
loro inesorabile caduta dovuta alla valorizzazione contraria, delle qualita peggiori,
pur di ottenere immediatamente (a priori, senza la cura del tempo e dell’esperienza,
che tutti “comprende”, prende con sé, anche la vita dei prepotenti) degli interessi, dei
benefici apparenti, dei profitti a qualsiasi costo.

Questa semplice «teoria della composizione al posto della compromissione», della
mediazione al rialzo invece di quella al ribasso, del preferire il bene maggiore al
male minore, con tutte le varieta e difficolta del caso, della declinazione nei vari casi,
dovrebbe essere la base e lo spunto di successivi sviluppi che portano al
miglioramento di qualsiasi societa, sistema. Verso quello che a me piace definire,
con altri attivisti, “societa ecologica radicale” o, declinata alla teoria di questo testo,
“‘democrazia dei corpi attivi”.

Essa si basa sul riconoscimento delle autorita positive, a prescindere dai poteri ai
quali le stesse autorita appartengono. Le autorita positive - a prescindere dal loro
pensiero di appartenenza - riconoscono il limite del proprio reciproco agire e rifiutano
di base ogni forma di prepotenza, di potere a priori'*®. Confliggendo costruttivamente
insieme, da posizioni diverse, tutta la societa ne avra un beneficio e potra proiettarsi
verso orizzonti remoti di democrazia.

Ricordo pure un passo evangelico soggetto a interpretazione: «beati gli operatori di
pace, perché di essi sara il regno dei cieli». Alcuni cattolici avrebbero voluto
sostituire “mediatori” ad “operatori”, in questi tempi di guerra in Ucraina e a Gaza.
Ma come dice il parroco del mio paese (seppure i0 non sono un cattolico, ma
frequento i momenti del vivere comune), riprendendo Papa Francesco, «la pace non
si media, ma si costruisce giorno dopo giorno». Altrimenti si pud arrivare a una pace
compromessa, a una pace armata. La pace disarmata, autentica e autorevole, €
sempre una mediazione al rialzo. Un'operazione radicale di pace. Opera e azione.
Dove I'azione indica il rialzo che il subire passivamente non contempla.

Utopie remote e democrazie vicine

Non dobbiamo mai perdere speranza in un miglioramento delle nostre societa, del
nostro vivere, anche nei tempi bui. La dialettica delle esistenze purtroppo non

48 Richiamando la filosofia antica, potrei definirlo un atteggiamento “socratico”, che rifiuta il sapere a
priori e lo cerca nella dialettica, nel dialogo, nel sano conflitto dialogico.

140



disegna un percorso lineare, continuo. L’illusione che la storia abbia una
progressione continua, un’evoluzione verso il meglio sempre, un destino di
progresso inarrestabile, &€ stato il sogno, ma allo stesso tempo il pericolo, usato dai
poteri, per condurre e manipolare le masse, gli indigenti, i bisognosi non solo del
pane per sopravvivere, ma anche di un’idea a cui aggrapparsi, soprattutto di fronte
alla morte, alla dissoluzione.

La storia é fatta di vuoti e di pieni, di passi in avanti e di passi indietro, di scoperte e
di evoluzioni tecnico-scientifiche, ma anche di guerre e di disastri. Non dobbiamo
perdere la speranza, ma neppure soggiacere a determinismi che non fanno altro che
portare ad evoluzioni passive, manipolabili e deviabili, come hanno mostrato i
totalitarismi e ogni forma di politica che fascia la testa della gente verso idee di
salvezza o protagonismo, come il fascismo. Il fasciare che diventa un logismo,
diffuso, pervasivo. Un’idea “maiuscola”, un logos collettivo.

Diversi dai determinismi sono invece le possibilita aperte e remote, non conoscibili a
priori, di societa in cui 'armonia, il rispetto, la pace, la creativita, 'amore, il confronto
leale, regnino al posto dei regnanti classici, quali sono il denaro, il profitto illimitato, la
prepotenza. Questi possibilismi lontani possiamo chiamarli “utopie remote”. Essi
sono come i nostri fari nell’oscurita. Spesso intermittenti e poco visibili, leggibili. Con
le nostre pile frontali dobbiamo continuare ad esplorare, a volte perdendoci, per
scoprire nuovi orizzonti, nuovi passi che ci portano verso quelle luci distanti, verso
quei paesaggi che non sappiamo ancora immaginare nel dettaglio ma che nel corso
delle nostre esplorazioni politiche abbiamo in qualche modo pregustato,
sperimentato, prefigurato.

Queste utopie remote ci parlano di territori dove le persone vivono bene insieme,
dentro e fuori le loro case. Persone che si incontrano sempre (badate bene
all’etimologia di “in-contro”, per noi latini palese e chiara). Che si incontrano, e a
volte scontrano, periodicamente, per discutere dibattere influenzare scegliere
spingere i portavoce spontanei verso livelli di complessita superiore, nuovi orizzonti.
Piu avanti proverd a prefigurare qualcosa di questo dal punto di vista operativo. Dal
punto di vista contenutistico, in queste societa utopiche le geografie saranno sempre
concrete, vissute, e le culture saranno sempre insubordinate a qualsiasi potere che
non sia il potere autorevole di sé€ come entita potenzialmente libera, ossia la
possibilita che tutti abbiamo di vivere autentici momenti di liberta, singolare,
individuale o collettiva, ma sempre rispettosa di cid che € fuori di noi, di cid che
l'alterita ci offre, consapevoli che presto saremo pure noi del tutto fuori, fuori di noi,
polvere tra la polvere del tempo, a prescindere dai nostri credi e dai destini
immaginati, tutti legittimi, ad personam, ma non gabbie per gli altri.

In questo modo la tolleranza politica, sociale, religiosa, aprira la porta al rispetto

delle singole traiettorie di vita (identita in movimento, diventita) senza generare
conflitti distruttivi, guerre, disastri. Lasciando spazio, per quello che si pud e che si

141



ha, accordandosi, a tutte le persone e le creature. E se non si ha lo spazio, lo si
cerca. Per quanto numerosi siamo al mondo, lo spazio c'€ sempre, basta cercarlo e
non fossilizzarsi sui centri. Sui centri di potere, come possono essere le grandi
urbanizzazioni. Se ci troviamo obbligati in uno spazio, lasciamolo. Abbiamo non
tanto il diritto per farlo, ma la necessita. Facciamolo. Migrare non € mai un reato,
anche se le leggi sono contrarie. Le leggi sono fatte dalluomo. La vita da sé. E
precede 'uomo. Dobbiamo prepararci a scontrarci con il diritto, quando & contrario
alla stessa vita.

Se poi dovessimo citare delle democrazie vicine, gia concrete e ispiratrici,
dovremmo volgere lo sguardo verso gli esempi positivi che il mondo contemporaneo
ci offre, dovremmo leggere la costituzione dell’lslanda, o la posizione disarmata della
Costa Rica, valorizzare il processo di democratizzazione della Siria, |l
confederalismo democratico della Rojava, con il suo policentrismo di genere, il
femminismo militante contro la prepotenza militaresca degli eserciti di dominio;
dovremmo studiare lo Zapatismo con la sua straordinaria carica di indigenismo
contro le autorita prepotenti dello Stato centralista e colluso, tutto intriso di interessi
dei grandi estrattivisti, rapinatori di foreste, di giacimenti, di piantagioni, di produzioni
di droga. Dovremmo poi fare un passo nelle campagne dell'lndia dove il mosaico
globale delle alternative disegna democrazie radicali, in contrasto ai neocolonialismi,
e basandosi su principii a noi cari, sperimentando pratiche inusuali e innovative per
le ormai decrepite democrazie occidentali.

Esse sono cadute vittime delle proprie antiche colpe, e premesse di pensiero,
rigenerando vecchi conflitti. Non sono riuscite a superare le loro storie identitarie,
collettive, i loro corporativismi, non sono riuscite a comporre le parti migliori del loro
pensiero, indubitabili, facendo prevalere le peggiori, quelle incapaci di abbandonare
del tutto le tradizioni che si sono rilevate perniciose e superate, come la lotta di
classe chiusa dentro alle categorie lavoriste o il liberismo sfrenato dei consumi che
tutti prende, anche chi & contro lo stesso liberismo sfrenato dei mercati. O peggio
ancora, la tradizione salvifica di molti credi religiosi, non solo cattolici. Quanti attivisti
dei centri sociali sono ancora preda dei grandi consumi, senza un minimo di
geografia, e quanti boy scout ancora credono che la salvezza arrivi dal cielo, pur
celebrando la vita in natura?

Liberarci dal “male”, libera nos a malo, non e sufficiente, se non capovolgiamo
l'immaginario occidentale di redenzione e di salvezza. Che & un essere liberati
dall'alto, da un’utopia astratta - iI Regno dei Cieli per i credenti - grazie
all'intercessione di un fatto a priori, di un Dio. O di un'idea deterministica di
uguaglianza. La liberazione va fatta partendo dal basso, dalle nostre diversita
congenite e geografiche, arguendo che il male non € un castigo divino o politico, ma
€ un dominio concreto quando lasciamo andare la nostra vita nella passivita dei
flussi, siano essi ideologici, politici o materici, poco cambia.

142



Politicamente, ancor prima che personalmente, solo una confederazione di corpi
attivi potra costruire la democrazia del futuro dopo aver visto fallire le democrazie del
presente sul fatto che esse hanno fondato la loro esistenza sul pubblico esercizio,
libero dalla comunanza, quindi sulla passivita dei propri cittadini, tutti disposti a
delegare la propria liberta e dignita a terze parti, al pubblico. Ad un ente astratto e
salvifico. Ecco perché il faro di un’utopia concreta, un luogo da raggiungere, e
raggiungibile, per quanto piccolo o grande esso sia, ma gia in fase sperimentale, da
sempre, non potra mai abbandonare I'esercizio della liberta, come esperimento
concreto. Verso una democrazia dei corpi attivi.

La liberta, di fatto, la vita, come diceva il grande poeta Fernando Pessoa, & «un
viaggio sperimentale fatto involontariamente». Al di sopra di ogni volonta salvifica o
redentrice. Intraprendiamolo, attivamente, per non essere trascinati via da illusioni di
liberta e redenzione.

L’azione di forza radicale, rigorosa, con i corpi, la parola, la materia (solo
quando serve)

Che cos'e la forza se non la capacita di spostare i propri corpi per prendere
posizione. Radicale. Con le radici bene piantate sulla terra, sulla questione, sul
problema da affrontare. Le parole sono importanti, ma i corpi lo sono di piu perché
possono portare quelle stesse parole nel posto giusto, nel luogo da difendere, dando
concretezza a parole che possano sembrare astratte e non in connessione con il
reale.

Il rigore di una forza radicale lo si vede proprio nella concretezza dell’azione, dove
parola e azione sono in simbiosi, formano una coerenza di movimento e significato
che nessuna altra forza “politica” pud dare ad un livello di comprensione - |l
cum-prendere - cosi elevato e condivisibile tra le parti di una lotta, di una battaglia
civile.

Dobbiamo tuttavia sottolineare che I'obiettivo dell’azione radicale, di parola e di
corpo, non € la lotta, il contrasto, il conflitto, anche se bisogna sapersi pronti € mai
rinunciare alla lotta, al contrasto, al conflitto, quando € necessario. L'obiettivo e
sempre la liberta e la dignita che ci sono sottratti da ogni forma di prepotenza e di
dominio, siano queste prepotenze inquinamenti dei territori, violazione o0 non
riconoscimento dei diritti fondamentali, soprusi di vario genere.

La capacita di portare i nostri corpi attivi - come arma inalienabile e intoccabile,
vedremo ora come - davanti ai criminali o a coloro che colludono con essi, in modo
creativo, inaspettato, insubordinato all’agire dei controllori, pud scardinare le
dinamiche mediante cui il Potere (quello con la p maiuscola) controlla i subordinati.
Ovviamente non é facile, perché nelle societa democratiche le forze dell’ordine e del

143



controllo sono a mezza via, sono quella parte di “pubblico” che spesso fa fatica -
perché aizzata dal Potere - a riconoscere che il “comune” che mette avanti i loro
corpi sono gli stessi che legittimano la loro forza, di ordine. Che in un attimo, pud
diventare un disordine. Soprattutto se si cade nel tranello di cercare la lotta per la
lotta.

Se si cerca la lotta per la lotta, da una parte e dall’altra, &€ evidente che non sono
chiari gli obiettivi. Dunque, come prima cosa, quando ci si trova in zona di conflitto
con i propri corpi di attivisti, bisogna subito mettere in chiaro gli obiettivi che di fatto,
essendo contro la prepotenza (la violenza, anche invisibile a cui siamo soggetti),
sono sempre nonviolenti e civili, distintivi nel riconoscere il nemico e I'avversario;
bisogna quindi subito mettere in chiaro gli obiettivi e le parti in gioco. Farsi rispettare
e noi rispettare loro, se loro rispettano noi. La parte che fa da filtro - le forze
dellordine (a prescindere dagli elementi anche violenti o insubordinati al loro
mandato di terze parti) - non sono mai di fatto il nemico. Bisogna chiarirlo a tutti. Sia
a loro, le forze dell'ordine. Sia a noi. Sia soprattutto ai nostri nemici (che qui chiamo
cosi, in quanto avversari che considero letali per noi, quindi da sconfiggere). Esse
sono solo un filtro che pud agire a favore o a nostro sfavore. In realta, fatta
eccezione per chi € manovrato dai mandanti prepotenti, queste terze parti sono a
difesa dei diritti conquistati con le lotte. Le leggi “civili”, e spesso anche quelle
“incivili”*, per quanto non ci piacciano, sono il frutto e il sedimento delle lotte. Come
lo sono le forze che difendono la legge.

Questo punto deve esser chiaro. Loro sono figli dello stesso popolo che reclama
diritti e vestono quell’'uniforme grazie alle lotte per i diritti. | prepotenti trascurano
sempre questo punto. Credono che le forze dell’ordine siano state formate da loro,
dai loro percorsi. Non € cosi, esse nascono dal diritto, il quale si arrischia di
prendere con sé della forza, che rende istituzionale, per poi distribuirla dove
necessario, nelle zone di conflitto, dove la forza “materiale” (non piu quella
argomentativa) & la forza predominante. Attenzione tuttavia: quella forza materiale
ha alle spalle una forza argomentativa (autoriale!), che noi dobbiamo sempre
mettere nelle premesse di ogni nostra azione, esplicitando obiettivi e parti in campo.

In questo modo si evitano inutili conflitti e spargimenti di botte e di sangue.

49 Le leggi possono essere anche “incivili”, violente, repressive, liberticide, per questo & un nostro
diritto essere “contrari alla legge”, non dei fuori-legge. Le leggi sono sempre frutto delle lotte. Sia
quelle “civili®, sia quelle “incivili”. Le “incivili” sono frutto di lotte fatte male o non-riuscite, non-attivate.
Ma la legge, in quanto procedimento democratico (non mi riferisco qui ai “dettati” dei dittatori, che
appunto sono dettati, anche se chiamate leggi), & sempre frutto di uno scontro dialettico. Sottrarsi alla
legge € sottrarsi allo scontro. Essere un fuorilegge € ben diverso di essere contrario-alla-legge. Su
questa sottile distinzione va anche la mia critica al titolo in inglese - Outlaws - della celebre opera del
1964 sulla resistenza nelle montagne del vicentino, I piccoli maestri, di Luigi Meneghello. Vedi Alberto
Peruffo, Via dei Montecchiani Ribelli, alpinismomolotov.org, 2015. Libro in inglese, tra Ialtro,
regalatomi dallo stesso Meneghello nel 2007, durante il nostro incontro nella rassegna da me diretta
A un passo dal confine.

144



E se le forze dell'ordine diventano “al servizio” dei prepotenti, cosa possiamo fare?
Primo, non cascare nel loro tranello. Secondo, delegittimarle. Terzo, evitare lo
scontro, aggirare I'ostacolo, se non si pud attraversarlo senza farsi del male, come
accade per le difficolta di una via in montagna. Certo le difficolta, lo “scontro”,
ingaggiano l'immaginario, ma solo a parita di forza, di scala, ci si pud ingaggiare: cio
che non accade quasi mai. Quarto, ritirarsi con i corpi nei palazzi degli argomenti,
dove le forze non possono agire perché andrebbero contro la stessa auto o
pseudo-legittimazione dei prepotenti.

Ovviamente per entrare in questi palazzi del potere bisogna sapere agire con i propri
corpi in momenti e luoghi strategici, dove le stesse forze dell'ordine si sentono in
difficolta ad usare violenza, nel caso le fosse imposta dalle autorita negative (dagli
autoritari). Ecco allora il comparire di nuclei di attivisti nei posti pubblici strategici,
che possono essere le universita, le scuole, le fabbriche, soprattutto i tribunali. Dove,
in questi ultimi, & concettualmente impossibile, 0 “non consigliato”, usare violenza.
Perché sono i luoghi che legittimano quella forza, il suo stesso uso fuori dai luoghi
del dibattito. E che puniscono I'abuso.

Tuttavia non e sufficiente la mobilitazione di tanti corpi, se gli stessi, dopo la grande
mobilitazione, ritornano ad essere passivi, alla loro vita di prima, manovrata. Quei
corpi chiamati in causa, vanno ora resi attivi, attivati, organizzati mediante strategie
di partecipazione e di intervento progressivi e continui. Bisogna fare in modo che tutti
(o una parte di) questi corpi (attivati) costruiscono la propria singola e collettiva
autorita di modo che possano rendere “inalienabile e intoccabile” la propria integrita.

Bisogna sedersi insieme, costruire incontri, assemblee periodiche e progressive, da
quelle di piccoli gruppi, a quelle grandi di comunita: solo cosi si puo costruire una
propria grande autorita collettiva che ispirera tutte le parti dei conflitti, che formera i
nuovi politici, che disinneschera qualsiasi forma di violenza esercitata da qualsiasi
forza militare, o di ordine pubblico, perché quella forza & legittimata solo da quella
autorita collettiva di popolo, di gente, che ispira e legittima gli stessi palazzi. Gli
autoritari non sono i costruttori della forza pubblica della quale si avvalgono, sono i
fruitori, i “rapinatori”, ma non sono né i costruttori (salvo che nelle dittature di lungo
corso, con fanatismi e ideologie protratte nel tempo) né i legittimatori. Quella forza
comune, anche se istituzionalizzata (pubblica) e manipolata, appartiene a noi, non a
loro. E frutto delle nostre lotte. E 'accumulo del nostro lavoro e delle nostre “tasse”,
dei nostri tributi e contributi. E la parte depositata, quindi anche pericolosa (specie se
armata), del nostro accumulo di forza collettiva, morale e materiale. Usiamola.
Anche delegittimando qualsiasi forma di comando. Di cieca obbedienza.

Nei momenti critici, dove la stessa nostra vita € in pericolo, ci sono molti modi per
usare in modo efficace questa nostra forza dei corpi attivi, in dialogo o in
contrapposizione alle forze contrarie citate, i nostri nemici, le quali spesso aizzano
contro di noi le stesse forze dell’'ordine.

145



lo la chiamo l'arte della legittima oltranza. Ho dedicato un articolo che trovate in
nota™®. Qui basta sapere che i nostri corpi sono fatti di carne e parole argomentate.
E se questa nostra duplice materia, fatta di fibra corporea e suono extracorporeo,
non vuole essere presa in considerazione, possiamo oltrepassare per qualche passo
la linea di confine che ci separa dall'imposizione che un ordine ingiusto ci vuole dare.
Possiamo agire con un’oltranza legittima, portando i nostri corpi autorevoli oltre
quella linea, spostando anche materie di supporto, o interrompendo flussi di materia
che alimentano il male che noi stiamo vivendo.

Quell'oltranza e quellinterruzione, chirurgica, fatta senza farsi del male e senza fare
del male, scatenera reazioni, dibattiti, processi, riposizionamenti e tutto si spostera
dal piano della forza bruta a quello della forza autorevole, ossia tutto si spostera sul
piano argomentativo, dialettico, esistenziale, sul preliminare di ogni nostra azione, lo
stesso piano dove nasce la pre-potenza, perché essa non sa restarci, posizionarsi. E
su quel piano - scivoloso per ogni potenza a priori - noi possiamo mettere la nostra
autorita positiva e vincere. Obbligando il potere a priori a confliggere con noi. Su un
campo dove siamo senza ombra di dubbio meglio armati. Piu forti, piu risoluti, piu
rigorosi. Piu fermi. Direi, imbattibili.

Possiamo quindi vincere, sconfiggere il prepotere.

Delegittimando il comando, demilitarizzando il potere, disinnescando l'autorita.

Esautorare per seminare: occupiamo i cuori e le menti, i palazzi
delllimmaginario, attraversando spazi reali, esautorando i pre-potenti

Esautorare significa togliere I'autorita a chi non la merita, a chi non ce I'ha, a chi la
usa in modo improprio, ne abusa, facendolo diventare strumento di ingiustizia e
violenza.

Lavorare sulle autorita € lavorare sulle cose e sulle idee che muovono il mondo, che
lo legittimano, che lo riconoscono come tale, come mondo, cosmo, ordine
armonioso, o, di contrappunto, come caos, guerra, prepotenza, violenza.

Lavorare sulle autorita & lavorare sull’origine del mondo. Sugli autori del mondo. Che
dobbiamo essere noi stessi € non coloro che vogliono dominarci. Lavorare sulle
autorita € togliere ai dominatori la capacita di dominare. Anche se hanno potenze
accumulate o sono pronte a fare violenza. Delegittimare la loro violenza, esautorare,
mettere contro di essa la forza comune di un popolo, o di un gruppo, o di
un'assemblea, o di un parlamento. Possiamo farlo.

%0 Alberto Peruffo, Forbisage. Capitalism must be stopped, not reformed, op.cit.

146



| violenti, per esercitare la loro violenza in modo sistematico, al di la delle
schermaglie individuali, hanno bisogno di autorita, di una legittimazione, di una
giustificazione. Tolta questa, sono sotto il pericolo della rivolta, dell'ammutinamento,
della dissociazione da parte delle stesse manovalanze di forza, siano essi compagni
o soldati, al loro soldo. Anche il generale piu generale rispetta un codice di autorita
sul quale noi tutti - autori - possiamo intervenire.

Possiamo esautorare le autorita creando conflitto tra le stesse, specie se sono
istituzionali e appartenenti allo stesso regime normativo, facendo emergere le
contraddizioni che esse stesse coltivano al loro interno. Generare conflitto tra
autorita “potenti” e parenti - creato dalle nostre autorita disarmate - € una delle
strategie piu sottili e audaci per sconfiggere il Potere. Senza aver bisogno di grande
potere, se non la forza dei nostri argomenti e dei nostri corpi.

Detto cio, fatto capire questo concetto di esautorazione come via possibile alla
soluzione dei conflitti, senza “per forza” usare la forza (fisica, violenta), dobbiamo
capire come fare agire questa forza diversa, la forza autorevole delle nostre autorita
positive.

E una questione di creativita immaginifica, che crea immaginazione, spazi concreti di
possibilita perché percorribili dalla nostra immaginazione. Bisogna quindi prima di
tutto diventare autori concreti di quei percorsi, farli, raccontarli, immaginarli,
interpretarli in accordo con le esigenze dei nostri obiettivi e delle persone che
dobbiamo coinvolgere.

Dobbiamo consegnare immaginario “insubordinato” a qualsiasi potere e al potere
stesso di colui che riceve I'immaginario. Dobbiamo spiazzare non solo i nostri
avversari, ma anche i nostri compagni, dicendo che loro stessi possono essere
creatori di nuovi immaginari. Certo, le linee comuni sono evidenti, la traiettoria
comune € condivisa, ma non i dettagli, le varianti, le diversita, i colori, gli studi, le
ricerche, le legittime oltranze. Talmente imprevedibili da lasciare senza parole amici
e nemici.

Solo in questa pluriversita dellimmaginario, in uno spazio comune di obiettivi comuni
(la pace, la tolleranza, la sorellanza e la fratellanza, la simbiosi tra le creature e tra le
genti, la biodiversita genetica e culturale, il rispetto del mistero e del vuoto che non
possiamo colmare), possiamo attraversare senza essere sconfitti gli spazi reali delle
nostre lotte, dando valori simbolici (umani), esemplari, nostri, specifici, prefigurativi di
nuovi futuri. Solo cosi possiamo conquistare i cuori e le menti delle cittadinanze,
rendendole attive, reattive, proattive. Solo cosi possiamo conquistare non tanto il
potere, ma i palazzi dell'immaginario che sono le fondamenta di ogni castello di
potere. Solo cosi possiamo demolire la pre-potenza, esautorando il principio che la
tieni in piedi.

147



Solo cosi possiamo renderci liberi. Da ogni autorita prepotente. Dalla stessa nostra
tracotanza individuale: la nostra stessa illusione di essere perfetti, imperituri,
salvabili, signori.

La liberta richiede questo grande sforzo di immaginazione, di disillusione, di
attraversamento reale (intra-versamento) di spazi fisici che mettano in discussione la
nostra capacita di pensarci identici a noi stessi. L'alterita fisica dello spazio che
attraversiamo non permette sconti alla stessa nostra identita. Questa impossibilita di
contezza - di conoscenza assoluta, identica a se stessa e a noi stessi, per quanto
dolorosa, fisicamente e psicologicamente, che non concede sconto o fondi perduti
imperituri - ci aprira la strada a momenti di felicitd sia individuale sia collettiva.
Coltiviamola. Seminiamola.

«Chi semina nelle lacrime, mietera nella gioia» - diceva l'orante salmico per
celebrare la liberazione dalla schiavitu babilonese dopo I'editto di Ciro del 538 a.C.

«lo ho creduto, percid ho parlato» - ci ricordano le antiche scritture, quasi a
sottolineare la forza di chi crede ed & autore delle proprie azioni.

«Non rinunciamo alla nostra forza», alla nostra autorita, dice Luisa Muraro.

Concluderei con le parole di questa maestra di pensiero, mia concittadina, nata e
vissuta nei territori usurpati dal tardo capitalismo.

PRATICHE POSITIVE PER UN NUOVO SCENARIO

Le assemblee territoriali periodiche di comunita, convocate
non-dalle-autorita-istituzionali

Come abbiamo visto nei concetti fondamentali, il potere comune attivo e autorevole,
il potere autentico, la “prima politica”, la democrazia dei corpi attivi, € la via da
battere per aprire nuovi scenari di giustizia e liberta, condivise tra le varie parti, del
mondo, delle nazioni, delle regioni, delle cittadinanze. Questo potere deve creare un
dialogo continuo con i poteri istituzionali, che per forza di cose, di complessita, di
storia sociale, esistono.

Come fare? Molte possono essere le vie e non ce n’é una di fissa o di unica. Ma da
qualcosa di generale e concreto allo stesso tempo bisogna partire. Qualcosa di

148



praticabile anche domani, dal giorno in cui si decide di voler tentare di portare un
solido e reale cambiamento alla situazione, alle condizioni, in cui stiamo vivendo.

Proverd ora a prefigurare una forma di primo intervento applicabile in tutte le
comunita, situazioni, ovviamente con i limiti e le declinazioni di scala e strutturali, tra
cui le differenze culturali, le quali abbisognano di una specifica interpretazione.

Partiamo dalla base. Bisogna far parlare insieme la gente di varie parti affinché non
tanto prendano od esercitano il potere, ma lo ispirino, anche solo mediante un
dialogo acceso e serrato. Bisogna che sia fatto nei luoghi reali della vita - nei territori
- e in modo continuo. Possiamo dire “per sempre”, costantemente, con i legittimi
respiri, interruzioni. Dunque periodicamente. A livelli, tempi, ritmi diversi.

L'importanza sono la territorialita e la periodicita. E la “comunanza”, il sentire
comune dei temi da affrontare e da trattare, se per comunita intendiamo il “comune
sentire di un territorio”. Questa comunita deve darsi da fare per avere un confronto
periodico genuino e spontaneo nelle forme (quindi informale e creativo); quindi
convocarlo per sé al di sopra di ogni potere istituzionale (formale); il quale sara
comunque invitato a partecipare e, se vuole, pure a trovare gli spazi, mettendo a
disposizione la propria capacita istituzionale, ma senza farla valere come
legittimante o dominante o patrocinante: gli spazi pubblici sono infatti, in primo
grado, spazi comuni, neutri. Appartenenti a nessuna parte politica. Ma al comune
agire e sentire. A tutti. A tutta la comunita.

La convocazione avviene per autolegittimazione da parte delle cittadinanze del luogo
(la “forma informale” piu alta di autodeterminazione) e questa convocazione deve
essere fatta da parte dei cittadini nei modi che si ritengono efficaci per far
partecipare piu persone possibili. In una situazione ideale possiamo prefigurare un
“gruppo di convocazione aperto” che fa da convocatore e da organizzatore (anche
ristretto ad un “gruppo di servizio”) per le semplici basi della logistica. La
convocazione di questo spontaneo assembramento periodico di una comunita - che
possiamo chiamare assemblea periodica di comunita (APC) - pud essere fatto nella
piazza comune di una citta, che di fatto &€ una piazza pubblica che nessuno pud
privarti di usare se la usi in modo civile, nonviolento, politico. Neppure il Sindaco.
Basta rivolgersi al Questore e dire: «noi faremo una semplice, civile, nonviolenta,
assemblea, sit-in, in piazza dove discuteremo il bene e il male della comunita». Se le
istituzioni pubbliche vogliono mettere a disposizione gratuitamente - visto che si
parla di beni comuni, divenuti pubblici - una sala civica, una palestra, o altro, ben
venga. Ma & consigliato di agire sempre in luoghi visibili, pubblici, comuni,
trasparenti, inclusivi, facilmente accessibili a tutti Dove ogni cittadino pud
partecipare, entrare, vedere, ascoltare.

Sempre in una situazione ideale, consiglio di convocarla nella piazza simbolo della
comunita (non per forza la piu grande) e di dire a tutti i partecipanti di arrivare con la

149



propria personale sedia, sia per agilita logistica, sia per sottolineare la singolare
diversita e unicita: la leggerezza e l'agilita di tale forma di democrazia non ha
bisogno di infrastrutture pesanti.

Operativamente, bastera avere uno o piu microfoni, con dei diffusori, in caso di
grandi spazi, ma anche per identificare chi prende la parola. In una gestione ottimale
di questa grande assemblea non deve avere troppa importanza la conformita a
regole e tempistiche e ruoli determinati - non ci sara un presidente di assemblea o
un moderatore univoco - limportanza € la discussione, la reciproca visione, Il
contatto faccia a faccia. Il vedersi e sentirsi. Si potrebbe consigliare di mettere al
centro una serie di diffusori (e non le persone) dal quale partono centri concentrici,
fatti di sedie e sedute progressive, lasciando la prima linea libera, di sedie vuote, in
principio, per chi vuole prendere parola o fare da portavoce di gruppi di affinita, di
qualsiasi genere e tipo (dai centri sociali, ai partiti, sindacati, associazioni).

In un’assemblea tipo di 100 persone ideali, 10 sedute nel primo cerchio, 30 nel
secondo, 60 nel terzo, con la possibilita di stare in piedi e muoversi nei posti rimasti
vuoti. Di entrare e uscire, attraverso i cerchi, o dai cerchi.

Ovviamente ci vuole un bravo agitatore (della democrazia), o piu agitatori, una o piu
figure di moderatore-facilitatore-passamicrofono che dia i temi e delimiti i tempi e le
pertinenze relative agli argomenti, all’ordine del giorno messo in opera dal gruppo di
servizio prima della convocazione. Su alcuni dettagli e suggerimenti, sui limiti stessi
delle assemblee dedicherd un'appendice finale.

Diversamente dalle assemblee di puro potere duale o di potere costituito, le quali
agiscono in funzione di un potere decisionale, che portano a delle decisioni di
carattere politico, come il decretare o appoggiare una legge, o il via libera ad
un’azione-mobilitazione, le APC (uso qui I'acronimo) hanno un potere di ispirazione
e di legittimazione verso tutti i poteri. Discutono, arguiscono, fanno emergere
argomenti e personalita che poi andranno ad essere i protagonisti dei poteri
classicamente intesi, siano essi poteri costituiti o contropoteri. Potremmo dire:
preparano i futuri politici che partecipano alle “assemblee di potere”, quelle
classicamente intese, decisionali. Dai parlamenti ufficiali e quelle informali
“‘extraparlamentari”.

Le APC si preparano in un contesto aperto e neutro, senza colore di potere politico.
Sono i luoghi della prima politica. L'obiettivo principale delle APC non & “conquistare
il potere”, ma conquistare I'autorita che poi legittimera il potere. «Conquistare»
l'autorita positiva, che di fatto € un non-spazio, bensi il percorso, o meglio la
“capacita di percorrere” gli spazi. Il conquidere latino, il cercare-raccogliere suggerito
dalla radice quaerére che significa pure “chiedere”, lontano dal concetto di dominio
suggerito dal verbo italiano “conquistare”, dove la risonanza dello stare ci sottolinea
invece la presenza fissa e stabile in uno spazio.

150



Scrivevo tempo fa, nell’elaborazione della prima APC, cosi:

«La prima cosa che possiamo fare per migliorare la nostra citta € non lasciare la
politica abbandonata a se stessa. Scopo delle assemblee periodiche di comunita &
creare un punto di contatto permanente, periodico, tra politica, nel senso alto e
buono della parola, e la citta.

L’Assemblea Periodica di Comunita & un organo politico informale, per la sua forma
mutante, ma pienamente legittimo, e, soprattutto legittimante. E un potere parallelo
[perché fondato sul potere comune attivo] a quello formale. E un potere che non
deve essere mai conquistato, ma solo coltivato. E grazie a questa sua qualita, &
poco o per nulla corruttibile. Non si mira mai al potere, ma al suo corretto esercizio
da parte della comunita [super partes politica, al di sopra delle istituzioni]. Esso
ispira, alimenta, legittima - con la propria autorevolezza - il potere istituzionale.

L’autorevolezza si fonda sul “democratismo dialettico”, ovvero sia, in parole semplici,
sul dialogo franco (la parresia), diretto, faccia a faccia, con sbordature tipiche del
confronto e dello scontro, del sano e costruttivo conflitto di opinioni, tra voci diverse
(che potremmo definire, con i compagni del’ISE, System of Assembly Democracy).
Le voci diverse sono viste dal resto della comunita - periodicamente - e potranno in
tal modo essere scelte dalla stessa comunita non tanto nell’esercizio del potere dato
per elezione, ma nell’esercizio primario degli argomenti che ispirano le cose da fare,
le possibilita della citta. Non ci saranno piu voci imposte o nascoste dal potere
“distaccato” dalla citta. Dai partiti che decidono a priori i propri candidati senza che
questi entrino per legittimarsi nell’arena, nellagone, nellagora dellassemblea. /
candidati devono entrare prima qui e non nei salotti televisivi o massmediali pagati
dagli stessi centri di potere istituzionalizzati, spesso in mano a centri di potere molto
piu grandi, poco o per niente istituzionali, come sono i mercati selvaggi, o i magnati
della finanza, al limite della costituzionalita e della criminalita. L'importante & parlarsi
faccia a faccia, I'esporsi alla critica delle proprie opinioni, in un contesto non
“contrattualizzato”: non mediato a priori. Limportante &€ mostrarsi, qui e ora. In uno
spazio e in un assetto non-di-“potere”, ma di possibilita.

La voce del potenziale amministratore del potere istituzionale dovra sempre
manifestarsi davanti alla citta, dimostrando a parole la propria intelligenza,
conoscenza, empatia, con i cittadini e i territori. Nel confronto franco e diretto, il
futuro politico, anche se dotato solo di grandi capacita retoriche, sara messo alla
prova della cittadinanza attiva, rendendo discutibili le sue stesse parole se poco
fondate. Egli non potra piu nascondersi o essere nascosto dall’apparato dei poteri
formali, e ogni cittadino sapra cosa pensa, cosa elabora, cosa vede il futuro politico -
istituzionale, eleggibile - della citta. In tal modo, tutti i partecipanti cresceranno
insieme nel sano dibattito delle idee e delle soluzioni che la molteplicita delle
intelligenze e la diversita delle persone metteranno nella piazza della comunita.

151



Senza mediazioni “meditate” a priori da parte di chi ha interesse solo per la
conquista del potere, mediazioni usate a proprio uso e consumo, o di chi lo ha
finanziato, supportato.

Non c’@ molto da aggiungere. Bisogna agire, parlarsi, dialogare. Una specie di
«democrazia manifesta». Dialettica, progressiva, proattiva nella figurazione e
retroattiva per le condotte etiche dei partecipanti. Con ruoli revocabili
‘immediatamente”, sulla piazza comune, in caso di comportamenti autoritari,
prepotenti, violenti, interessati. Togliendo la parola a chi ne abusa o a chi manca di
rispetto.

In questo modo, con l'esposizione alla cittadinanza delle APC, si evitano le
ingerenze dei finanziatori, la corruzione interna, I'assegnazione dei posti di potere.
Ingerenze che entrano non solo nelle amministrazioni pubbliche (il potere classico),
ma anche nel contropotere associativo. Un caso storico, per citarne uno, fu la crisi
dellANC (African National Congress) di Mandela in Sudafrica, nel 1994, a causa di
fondi poco etici e mancanza di trasparenza. Quando le strutture diventano troppo
grandi e burocratiche, piramidali, questo rischio si corre sempre. Bisogna insistere
sul concetto di ciclogarchia e trasparenza, sulla parresia dei partecipanti e sulla
falsificabilita degli argomenti. Come gia detto, non esistono verita a priori, ma solo
corrispondenze a posteriori, soprattutto nella gestione dei beni comuni, concreti.

Se riuscissimo ad applicare la APC in tutti i nostri territori, la nostra sarebbe davvero
una rivoluzione nel senso etimologico del termine: una «trasformazione radicaley,
una capovolgimento nonviolento che non mira mai al potere, ma all’autorita dello
stesso. Una rivoluzione dialettica che fonda e legittima ogni potere. Che fonda la
stessa eticita delle parti politiche.

Non abbiamo piu bisogno di conquistare il potere, ma piuttosto e soprattutto di
legittimarlo e di indirizzarlo. E di delegittimarlo, esautorarlo, quando diventa un
prepotere, non funziona piu. Il voto (e i relativi tributi “passivi’ che sono cio con cui il
voto convive) non deve essere il solo e unico strumento di legittimazione del potere.
Anzi, quest'ultimo, il voto, di fatto &€ un atto una tantum che rischia di diventare subito
dopo averlo fatto, un esercizio morto, un dato passivo, soprattutto nelle democrazie
contemporanee in mano a pressioni disattivanti messe in opere dai meccanismi del
grande consumo, dalle comodita, dalla tecnologia, dal’addomesticamento totale
delle nostre abitudini di vita. Una vita politica dove si invita a votare, a pagare le
tasse, e poi a tacere. A restare comodi, 0 scomodi perché sfruttati, nelle proprie
case.

Dobbiamo uscire dalle case. Prendere in mano questo nostro potere morale,

parallelo, sociale, autorevole. Uscire dalle dinamiche del voto ed entrare nella
complessita del dialogo.

152



Avremo finalmente il “potere di”, non il “potere su”. Il potere di essere liberi e giusti.
Di dire la nostra.™’

Questo potere deve partire da una premessa naturale per la dialettica democratica,
citata all'inizio, parlando delle modalita e degli spazi di convocazione: la neutralita
“ideologica” delle assemblee’?, che devono diventare, come direbbero ancora i miei
compagni dell'lSE'™®, Genuinely Mass Organization, organizzazioni di massa
“genuina”, ovverosia, secondo la mia definizione, organizzazioni territoriali, informali
e autorevoli. Parti che discutono apertamente tra di loro, prima di entrare nei
parlamenti istituzionali o nei compartimenti stagni delle parti, dei partiti. Solo cosi si
puo fondare una nuova concezione di Stato.

Il depotenziamento statale come apparato pubblico a sé stante, mediante la
delegittimazione dello Stato Identitario moderno e verso una confederazione di
Stati Sociali non piu Nazionali, ma Comunitari, Res-comunali

Il concetto di Stato Identitario moderno, nazionale non ha piu senso. Mentre il
concetto di nazione, come apparato amministrativo che raggruppa popolazioni che
abitano in un dato luogo dove si “nasce” o dove si vive, o0 si arriva, pud avere un
senso territoriale dovuto alle geografie e alle storie, dunque alle declinazioni e alle
contingenze; bisogna capire come arrivare a liberarsi dalla sua deriva “nazionalista”,
la quale si nutre del concetto di identita che si vuole applicare forzatamente alle
collettivita abitanti.

Nazione deriva da nascere, Stato deriva da stare, identico a se stesso. In italiano il
contrario dello stare é il divenire. Di fatto gli Stati al loro interno divengono sempre, e
se mantengono qualcosa di stabile, sono i confini territoriali, le tradizioni, le culture,
le caratteristiche primarie, come la lingua, il tratto sicuramente maggiormente
identitario - che segna la differenza piu evidente con altre popolazioni - all’interno di

1 | protagonisti delle APC, soprattutto del gruppo di servizio e convocazione, che decidono di non
entrare mai in ruoli istituzionali, possono esercitare anche la loro autorita di verifica e legittimazione
del potere istituzionale partecipando come osservatori/spettatori/ascoltatori ai vari organi o istituti
dove si esercita il potere, come i Consigli comunali, le Assemblee associative, o altri luoghi neutri o
meno neutri. L’attenzione anche di un solo cittadino autorevole in qualsiasi contesto di discussione
politica, fa cambiare completamente (al rialzo) il tono di qualsiasi discussione. Fa valere il principio
che vale di piu l'autorita concreta che quella fittizia di chi pretende il potere. E in fatto di autorita, piu il
cittadino € indipendente, piu sa parlare per forza propria, piu forza esercita la sua autorita. Parlare in
forza della propria cittadinanza - del proprio essere cittadino indipendente (concetto che racchiude
tutto lo stato di diritto) - € la cosa piu temuta da qualsiasi forma di potere associativo e partitico, il
quale potere racchiude la sola forza del proprio partito e della propria associazione. Se poi i cittadini si
mettono insieme per formare un’APC, capite la forza collettiva che nasce da questa composizione di
competenze indipendenti e di immaginario non uniformato.

%2 Anche i Consigli comunali, regionali, il parlamento nazionale sono luoghi neutrali, ma presieduti e
costituiti dai poteri formali, pubblici, con tutti i difetti e i distacchi dai poteri comuni informali.

53 Per una ampia antologia di queste pratiche rimando a Climate Justice and Community Renewal.
Resistance and Grassroots Solutions, a cura di Brian Tokar e Tamra Gilbertson, Earthscan from
Routledge 2020.

153



una qualsivoglia nazione. La lingua nativa, o madre, € la base di qualsiasi nazione.
Di piu, la lingua che diventa ufficiale. Anche nelle nazioni recenti e maggiormente
artefatte, dove di fatto la lingua madre € un surrogato importato e/o imposto. La
lingua ufficiale € il medium con cui si comunica, si parla e si confligge, insieme. Ma
lo Stato, al di la di questi caratteri stabili, identitari, nativi di fatto o di ruolo, o dei
luoghi, che sono il fondamento per una Nazione, di uno Stato che si vuole
Nazionale, lo Stato Nazionale sarebbe poca cosa se non offrisse altri elementi di
comunanza, come il complesso e articolato substrato sociale e culturale che supera
di molto la lingua ufficiale e i confini nazionali.

Da sempre, dalle prime idee di Res-pubblica, lo Stato Nazionale € quindi stato
vissuto e istituito come uno Stato Sociale, anche se il “sociale” - la redistribuzione
sociale - nelle forme meno evolute - tipo le monarchie o le aristocrazie - era molto
diverso dal sociale inteso ai giorni nostri, dal “welfare”, lo Stato Sociale democratico
ed egualitario nei principi e nelle regole, secondo i dettami delle Rivoluzioni
Francese e Americana, le prime due grandi rivoluzioni sociali che hanno fondato le
Nazioni democratiche come le conosciamo oggi.

Lo Stato Nazione ha quindi sempre mirato ad essere uno Stato Sociale per sentirsi
effettivamente difensore dei valori “nativi”, sia dei nativi, sia di coloro che all'interno
di quei territori sarebbero nati, o stati acquisiti. Possiamo affermare che tutti gli Stati,
nel bene o nel male, con pregi o difetti, sono socialisti, nel loro cuore, essendo di
fatto nient’altro che l'incarnazione della socialita, dell’accordo tra soci, del famoso
contratto sociale difeso a spada tratta da uno dei suoi grandi teoreti e pensatori,
Rousseau. D’altra parte, anche le estremizzazioni dei socialismi'*, il fascismo di
Mussolini (socialismo di destra) e il comunismo di Lenin (socialismo di sinistra) sono
dei socialismi. Il primo orientato al nazionalismo (che portd al nazionalsocialismo di
Hitler), il secondo orientato all'internazionalismo (che fini nel comunismo bolscevico
oltranzista di Stalin).

Il socialismo - quindi il raggruppamento di grandi forze popolari all'interno di una
struttura che chiamiamo Stato Sociale - racchiude in sé pregi e difetti, sia strutturali
(il rischio di diventare troppo “pubblico”, uccidendo il “comune”), sia potenziali (di
accumulare troppo potere nelle mani dei governi centrali, a scapito dei soli nativi, o
presunti tali, quali sono i semplici abitanti). Da una parte si va verso il comunismo
burocratico che uccide le singolarita, dall’altra verso il nazionalismo prepotente che
vuole dominare tutte le altre nazioni che non si riconoscono negli stessi valori di
dominio, forza, violenza.

Certo, entrambe le parti estreme possono entrare in conflitto con terze parti, anche
sconosciute, improvvise, perché tutti sono socialismi, aggregati di forze e di idee,
che riguarda di fatto tutti gli Stati, conflitti che possono colpire anche le forme

1% v, nota 101. L'autore affronta il tema degli opposti socialismi e delle relative ideologie.

154



democratiche deboli, come l'attuale situazione in Europa, proprio perché la loro forza
sociale, collettiva, enorme, é fatta “sempre e comunque” di milioni di persone che
lavorano, versano tasse (ossia parte del loro lavoro), creando enormi potenziali di
forza, di accumulo di potere, come lo sono non solo i depositi di denaro (piu 0 meno
materiali o immateriali), le banche, ma anche gli eserciti, gli armamenti, i granai ad
uso di prepotenza, depositi e accumuli che sono la base per i grandi scontri di
interesse, scontri che poi in principio sono sempre ideologici, perché partono sempre
da idee, da premesse, da scelte di vita, da priorita dove spesso si arriva ad
affermare che la mia Nazione € migliore della tua. Gli Stati Nazionali sono la base
per le grandi guerre. Se non ci fossero gli Stati, questi grandi accumuli di potere,
indirizzati verso un’idea, identitaria, non ci sarebbero neppure le guerre come le
conosciamo oggi.

Lo Stato Sociale Identitario - per riassumere con le lettere maiuscole - le tre
caratteristiche che portano ad una Nazione Potente, se diventa nazionalista, o come
si dice ora, sovranista, diventa Nazione Prepotente, uno Stato Sociale identico a se
stesso e tutto intento ad aumentare il proprio potere (ma non la propria autorita
morale), a tutti i costi: potente a priori senza giustificazione alcuna delle proprie idee
di pretotenza. Esso & molto pericoloso ed € la base di tutte le guerre e di tutti
conflitti. E importante ribadirlo.

In altri miei scritti sulla guerra’™® ho cercato di spiegare come questo Stato Sociale &
la base dei grandi conflitti del passato e del mondo contemporaneo. Questo Stato
tossico che accumula potere e sfoggia prepotenza noi possiamo sconfiggerlo con
'idea della Res-Comunanza spiegata sopra, che sostituisce la Res-Pubblica, come
deviazione dal concetto originario di democrazia. La Res-Comunanza riporta al suo
giusto posto gli affari pubblici, la gestione pubblica, le burocrazie, le forze pubbliche,
pure quelle armate (ridotte al minimo, solo per ordine interno e soccorso esterno). La
Res-Comunanza rompe il contratto sociale fatto su accordi di interessi privati
garantiti da una terza parte, corruttibile, riportando mediante la dialettica democratica
delle ABC la socialita sul patto comune, sullimpegno comune, continuativo e
verificabile faccia a faccia, partecipativo, che non difende gli interessi astratti degli
Stati, dei poteri, delle corporazioni, ma dei cittadini nella loro molteplicita e
singolarita. Cittadini riuniti in un “patto comune" che mai pud essere sciolto perché
non ha né vigili né arbitri, non & né vigilato né reso cogente da terze parti, ma tenuto
insieme dalla cittadinanza che si incontra periodicamente, “sempre e comunque” nei
propri territori, tenendo distanti armi e prepotenze dal loro agire comune. Perché si &
imparato a usare la parola e la relazione diretta.

Si capisce che da questa analisi e prospettiva lo Stato Sociale contemporaneo esce
depotenziato e apre prospettive a nuove forme Res-comunali, che rispettano le altre
comunita statuali, in quanto fondate sugli stessi principi spiegati nella prima parte del

%5 Guerra in NCPP, op. cit.

155



libro (dalla proprieta sufficiente alla res-comunanza), i quali Stati possono riunirsi in
Confederazioni di varia natura e forma, che non sono piu nazionali nel senso
nazionalistico del termine, ma nel senso res-comunale: confederazioni rispettose dei
territori, reciprocamente, a prescindere dalla lingua nativa, dalle tradizioni o dai
confini artificiali politici (che le fanno restare “nazioni”), poiché tutti, nativi e migranti,
“passiamo per i territori”, mentre i territori restano, rispettati o devastati da coloro che
vivono o transitano sopra essi.

In primis - questi territori sono - attraversati, rispettati o devastati, tutti, dal’homo
sapiens-sapiens, oramai celebre, nella nostra epoca antropocentrica, non solo per le
sue doti creative e costruttive, ma distruttive; ubiquitario e ubiquitarie. Distruttive ad
un livello divenuto globale, planetario, poiché tale homo ha colonizzato non solo tutte
le terre del Pianeta, ma pure i palazzi dellimmaginario politico, con tutte le
conseguenze ecologiche, ecosistemiche di questa forma di colonialismo. Un
colonialismo culturale antropocentrico che ha radici molto profonde, divenute oggi
marce e putrescenti, tanto da compromettere lo stesso impianto della vita. Non
dobbiamo mai dimenticare le premesse culturali delle nostre societa. Le premesse
fondate su potenze a priori.

Se ci sara una salvezza per il Pianeta sara attraverso una confederazione di Stati
Sociali non piu Nazionali, ma Comunitari, Res-comunali. Fondati su potenze a
posteriori, su autorita positive, su autorita «che hanno smesso la tracotanza,
I'oltranza senza limite della propria intelligenza»'®: I'apriori fideistico alla base di
ogni prepotenza e identita. In questo libro abbiamo tentato di gettare le basi.

L’affiorare degli organi di cittadinanza attiva confederati, regionali, nazionali,
transnazionali. Il nuovo confederalismo democratico, ecologico e radicale,
all’ennesima post-potenza

Per perseguire questo alto scopo bisogna darsi da fare, fare in modo che in tutte le
cittadinanze fioriscono degli organi di cittadinanza attiva che portino gli abitanti dei
luoghi ad essere dei corpi attivi, in relazione concreta e positiva, anche nei conflitti,
con tutto cid che li circonda. Solo cosi sara possibile una democrazia concreta,
induttiva, rigenerante.

Premonizioni e precedenti di questo assetto confederale di rispetto delle molteplicita
sono gia apparsi nella storia della politica mondiale, tuttavia solo agli alti livelli della
diplomazia, che & ancora troppo pregna di interessi pubblici, che poi confliggono con
i privati, con visioni parziali o interessate del mondo. Esempio sono organismi come
le Nazioni Unite, o la stessa Comunita Europea o I'Unione Africana. Perfino gli Stati

1% v, introduzione alla seconda edizione di Non torneranno i prati, op. cit., p 15.

156



Uniti sono una confederazione, sempre perd centrata sul pubblico e sui privati. Molto
piu comunitaria € invece la Confederazione Elvetica.

Tuttavia queste confederazioni, comunque lodevoli, perché si fondano sulla Carta
dei Diritti Fondamentali dellUomo, sono sempre legate al concetto di Stato
Nazionale e di difesa degli interessi nazionali. Che ci pud stare se dietro a
quellinteresse c’€ un genuino rispetto dei territori e delle genti, delle comunita.
Genuino significa autentico, autorevole. Ma & proprio questo il punto debole. Dietro a
quell’autorevole spesso si nascondono autorita negative che difendano invece i
patrimoni economici, o anche solo il rigoglio economico, di uno Stato o di chi lo
conduce politicamente, ossia gli interessi del potere, dei potenti, del momento.

Dobbiamo trovare la forza e la strategia per capovolgere questo assetto statuale
concentrato sul potere, sulleconomia, sul potere economico che poi diventa
finanziario e tossico, il quale per mantenersi attivo e in crescita, deve sacrificare
gente e territori, inventandosi guerre e distruzioni, per produrre sempre qualcosa da
portare al mercato dei capitali.

La forza & - sara e deve essere - la nostra autorita di persone e di cittadini. La
strategia €& - sara e deve essere - quella del potere “autentico” che agisce attraverso
la composizione di potere duale e autoriale, mediante la convocazione e costruzione
di incontri comunitari periodici che mettano in scacco ogni forma di potere a priori.
Significa ribaltare il concetto di democrazia rappresentativa e di democrazia diretta in
un concetto di democrazia esistenziale e dialettica. Induttiva e generativa. Dove il
voto e il tributo passivo sono solo una parte - la meno creativa e prefigurativa -
dell’agire politico personale.

Ecco l'affiorare di questi nuovi strumenti di cittadinanza attiva: dalle APC, ai mercati
di prossimita, alle scuole partecipate, alle grandi assemblee non-corporative e
non-associative che possono evolversi in convocazioni progressive senza perdere la
loro radice di partenza: le piazze, gli spazi territoriali di prossimita. Dopo essere state
convocate a livello municipale, possono essere convocate a livello regionale,
nazionale, internazionale, in uno scambio reciproco e continuo di autorita positive
che alimenteranno poi le stesse realta corporative, associative o di altra natura,
come possono essere i partiti tradizionali e lo istituzioni statuali. Ma la base restera
la geografia concreta e la memoria dei luoghi.

Le istituzioni statuali - come gli stessi partiti tradizionali - grazie ai principi enunciati,
alle ispirazioni e alle azioni conseguenti - si tramuteranno in nuove entita
res-comunali, capendo che la loro stessa funzione pubblica, positiva in origine, ha
deviato dalla originale vocazione: quella di portare pace, armonia, redistribuzione,

157



democrazia, ovunque. In un concetto, «giustizia diffusa» (widespread justice)’’. |l
pubblico ritrovera la sua luce nel comune. Non sara piu un ente astratto e delegato.

Trovare il modo di esportare a tutti i livelli questo metodo di lavoro - la dialettica
esistenziale e democratica di cui abbiamo bisogno - affinché ci sia coerenza tra
locale, sovralocale, transnazionale, globale, sara una grande sfida per tutti e per il
futuro, ma non sara neppure troppo difficile se non si dimenticano le basi del nostro
pensiero: solo I'autorita positiva potra sconfiggere il prepotere senza lasciare morti
sul campo, perché solo essa ci consegna la contezza sul campo e la
consapevolezza che ogni vita persa & una sconfitta di fronte all’irreversibilita e
all'unicita della vita stessa, anche del nostro nemico, che “fasciato” da idee di
grandezza e vanagloria, di vita imperitura, ha preso vie diverse dalla nostra. Nostro
compito sara interrompere quelle vie, mortifere, affinché se ne prendano altre,
vivifiche. Che creano vite e comunanze.

Queste vie porteranno lontano dalla prepotenza che lo ha avvolto e faranno capire
che il principio della post-potenza, della potenza a posteriori, € un “percorso di fede
sperimentale” verso I'altro, di confiducia, che va al di la dei contratti: esso & un patto
morale, concreto, praticabilissimo; una confederazione tra genti e tra popoli, una
confiducia democratica che proprio per la sua radicalita di rispetto, il suo avere le
radici piantate per terra, senza idee preconcette per aria, € “ecologica”, rispettosa
degli altri, dei loro habitat, quindi habitatologica, e, di fatto, democratica, allennesima
potenza, poiché il potere non € piu nella mani di un potente, ma viene equamente e
potenzialmente redistribuito, riconosciuto, possibile, grazie all’autorialita di cui tutti,
nessuno escluso, siamo portatori.

In conclusione quello che si vuole affermare qui € che tutti abbiamo la forza e |l
diritto di essere autori delle nostre vite. Senza comandi e senza comandanti. Senza
vessazioni e senza prepotenze. Tutti, anche chi ha un minimo di forza e nasce
debole. La stessa autorialita della fragilita € qualcosa di incommensurabile: una
qualita irraggiungibile per i forti. Irraggiungibile per la leggerezza e la bellezza della
composizione delle effimere forze in campo. Una forza - compositiva - di altra natura
rispetto a quella bruta. La forza forse piu autentica e imprevedibile. Una forza che
muove il mondo verso spazi evolutivi inimmaginabili. Da sempre. In ultima analisi si
potrebbe definire la vita come “fragilita in movimento”, sotto il grave peso della
materia e dell’energia necessaria al movimento stesso. Fragile deriva dal termine
latino che indica il “frammento”, il pezzo e i pezzi accartocciati di materia che siamo.
Tenuti insieme dalla nostra confiducia.

%7 Concetto in fase di sviluppo nella voce citata Post-ecologia e Habitatologia, NCPP.

158



Il ruolo salvifico della disurbanizzazione progressiva verso le aree laterali
naturali. La rinascita ecologica delle citta come centri di civilta e di
amministrazione partecipata, anticapitalista

«ll tessuto urbano fagogita il tessuto umano»'® - scrivevo anni fa nel concetto di
un'operazione artistica che andava a contrastare la deriva militare delle nostre citta.
La deriva dellurbe, che oltre ad essere colonizzata da una miriade di interessi
capitalistici e immobiliaristi (dove le mafie economiche riciclano i loro denari), arriva
ai suoi massimi livelli quando si & perso la civis, la civilta del luogo. Esso avviene
soprattutto con le guerre, le installazioni militari, 'asservimento culturale ai grandi
potentati delle economie di morte, come possono essere le industrie delle armi o del
lusso.

La mia citta, Vicenza, con la fiera delle armi e dell’oro, circondata da basi militari, ne
e il massimo esempio. Qui la cultura serve a pacificare e rabbonire chi ci vive. A
tenerli assopiti di fronte alle grandi contraddizioni.

Si capisce che vivere in queste citta, in questi agglomerati urbani, senza anima,
come ce ne sono in giro per tutto il mondo, dalle piccole insignificanti citta alle grandi
disumanizzanti metropoli, € un non-vivere. Che porta a ingrandire sempre di piu -
per mere ragioni logistiche di sopravvivenza - lo scarto tra mondo sostenibile e
mondo che si suicida. Dobbiamo avere il coraggio di abbandonare queste citta, di
salire nei monti o di andare per nuove praterie - dove i prati ancora ritornano - per
vivere o fondare nuove comunita dove i principi spiegati sopra siano pane operativo
per le nostre pratiche quotidiane. Il mondo € vasto, la fuori, dalle citta, o da queste
citta degeneri. Non & un caso che abbiamo visto fiorire le pit importanti situazioni di
democrazia e di socialita ecologica nelle montagne della Siria liberata - il
confederalismo democratico della Rojava - o del Chiapas liberato - il comunalismo
indigeno degli Zapatisti - o tra le campagne dell’India cooperativista - le democrazie
radicali del Global Tapestry.

Dobbiamo prendere spunto da questi esempi, studiarli, rinforzarli, reinventarli nelle
nostre comunita divenute oramai tossiche, divenute pubblicita, mercato delle anime
e dei corpi da vedere negli show televisivi, puro spettacolo da vendere o da
assorbire come consumatori passivi delle nostre esistenze, dimenticandoci cosa
significa vivere in prima persona, essere protagonisti, autori, corresponsabili delle
nostre azioni, per un mondo pieno di co-protagonismo e co-autorialita che metta in
ginocchio qualsiasi forma di prepotere.

%8 The Wandering Cemetery, il Cimitero Errante, sceso nella notte del 9 giugno del 2007 dagli
Altipiani Vicentini nel cuore di Vicenza, contro la deriva militare di una cittd UNESCO, in aperta
contraddizione ai propri principi. Il testo della sintesi narrativa si trova in diversi testi e studi.
Consigliamo Cent’anni a Nordest, di Wu Ming 1, Rizzoli 2015.

159



Il ruolo salvifico delle aree considerate marginali, marginali solo allo sfruttamento
istantaneo del capitalismo, che ha bisogno di linee rette, pianure, parcheggi,
cementi, razionalismo puro dedito al progresso economico, il ruolo di questi spazi
difficili e complessi per loro stessa natura, difficilmente piegabili dalle forze prepotenti
delluomo, & un ruolo fondamentale. Anni fa sintetizzavo con una formula questo
concetto: «le montagne sono i luoghi di resistenza del mondo»'®. Dove per
resistenza intendevo non tanto e solo I'abusata, ma sacrosanta, resistenza storica
antifascista che abbiamo avuto su questi monti, ma soprattutto la “esistenza
contraria” alla prepotenza dell’'uomo.

In questi luoghi possiamo rigenerare le nostre vite, le nostre comunita, protetti dalla
prossimita e complessita dei luoghi, inalienabili, indeclinabili a qualsiasi forma di
prepotenza. E da questi luoghi possiamo ridiscendere a ripopolare le citta in modo
diverso. Consapevoli dei nostri limiti e di quelli delle nostre pianure, rasate al suolo
dalle prepotenze. Possiamo far rifiorire le citta usurpate e con la lezione della
complessita inalienabile del mondo naturale, della sua biodiversita, possiamo mirare
a un rinascita ecologica delle citta come centri di civilta e di amministrazione
partecipata, anticapitalista, comunalista, confederata. Soprattutto in Italia, dove
l'incredibile intensita di biodiversita culturale, dovuta alle geografie e alle storie, agli
incroci e alle intersezioni, offre un laboratorio di corpi e anticorpi, che confluiscono
da tutto il mondo, come in nessun'altra parte del globo. Non € un caso che i Comuni
- il concetto di Municipio - siano nati qua. Dove complessita e fragilita - culturali,
storiche e geografiche - dei vari mondi si incrociano. In un piccolo pezzo di terra che
ha la forma di un piede che cammina, in cerca, o consapevole, della propria
mutevole e coerente diventita.

La felicita collettiva mediante la democrazia dei corpi attivi

Da questo brulicare di corpi, di geografia e di storie, se ben amalgamati grazie all’
inalienabile nostra forza attiva, singolare e plurale, sempre autoriale, la democrazia
potra uscire finalmente rafforzata e non piu sottomessa alle logiche del potere. Non
sara piu il potere a governare le vite, ma saranno le vite, gli autori, a governare il
potere.

Certo, il percorso & lungo e difficile, tortuoso, ma una volta iniziato e capito che é
proprio esso stesso, nella sua costante presenza, come fatto di prima politica nelle
nostre vite, tutto ci sembrera piu facile e praticabile. L'enorme forza della collettivita
indirizzata verso pace e armonia e non guerra e distruzione potra consegnare
contesti di socialita comune davvero felici, o perlomeno indirizzati verso la felicita.
Una felicita collettiva, che come quella dei singoli, & fatta di momenti, discontinui, ma

% La formula fu usata per la prima volta a Letteraltura nel 2011, sul Lago Maggiore, intitolando in
questo modo la conferenza omonima. Testimonianza del provocatorio testo alla base della conferenza

su http://www.antersass.it/alberto _peruffo/alberto_peruffo_resistenza_montagne.htm.

160


http://www.antersass.it/alberto_peruffo/alberto_peruffo_resistenza_montagne.htm

possibili, spesso emergenti tra le difficolta, ma comunque “possibili”. Questa
possibilita collettiva dove i singoli si realizzano & l'unico potere comune a cui
dobbiamo ambire, mirare. Non quello potente e violento dell’accumulo e del profitto
privato.

E questa possibilita “pensabile” che apre spazi di impegno motivante, consegne di
immaginario, le quali sono il toccasana per ogni comunita, per ogni societa che vuole
trasformarsi in comunita. Non avere queste consegne dentro al nostro immaginario,
come sta accadendo in quest'epoca - da alcuni sociologi definita I'epoca delle
passioni tristi’®® - & contro cui dobbiamo quotidianamente combattere. La nostra &
una lotta non solo concreta dentro ai campi di battaglia, ma pure una battaglia di
immaginario, narrativa e concettuale, contro le narrazioni tossiche.

La disillusione e la disperanza di molti dei nostri compagni, o di giovani e
cittadinanze intere, non devono fermarci. Molti ti dicono e si dicono: «non servira a
niente, non cambiera niente». Lo dicono magari dopo aver votato contro gl
usurpatori e aver fatto bene il loro dovere di cittadini, come pagare le tasse o essersi
prodigati in opere di volontariato compensativo. Ma non é sufficiente. E non & che
tutto deve avere subito un fine utile e visibile.

Certo, hanno fatto bene il loro dovere di cittadini “passivi”. Sperando che i 5 minuti di
impegno civile (magari accompagnati da qualche ora di informazione sui giornali o
alle televisioni), il giorno del voto, siano sufficienti per cambiare le cose. O aver fatto
la loro opera settimanale di bene per compensare il male visto-vissuto-ricevuto
durante tutti gli altri giorni. Per concludere, giustificandosi: «noi abbiamo votato, ma
alla fine i nostri politici “prescelti” sono dei cialtroni». L'onda contraria al bene
comune € piu grande di qualsiasi piccola azione, ci dicono. Soprattutto dell’azione
elettorale, dove il singolo diventa parte del consenso di massa, e quindi del futuro
eletto. «Non c’e nulla da fare», questa € la conclusione. «Siamo travolti». Ed € la
ragione perché tutto il mondo va a rotoli. L'onda negativa € piu grande di noi.

Da dove partire? Come motivare?

Bisogna partire da un difetto di interpretazione. Dal difetto di «interpretare la vita
sociale e politica», in modo sbagliato. Questo difetto & alla base di ogni cittadino
passivo, che si accomoda sui diritti acquisiti. Due sono i passi preliminari al
cambiamento radicale, che porta alla “sconfitta” del difetto.

Primo, bisogna far capire a tutti i cittadini, a qualsiasi, di qualunque colore o
estrazione sociale, che i diritti - anche quelli di cui lui gode - «sono frutto delle lotte».
Sono depositi storicizzati di battaglie civili. Di corpi attivi in movimento di spazio,

160 Miguel Benasayag, Gérard Schmit, L'epoca delle passioni tristi, Feltrinelli 2004.

161



tempo e pensiero. Non nascono dal cielo. Non sono imperituri. Non sono gratuiti.
Hanno un costo. Anche di vite.

Secondo, che «l'attenzione politica» - attivo e attenzione hanno la stessa radice - «&
un fatto primario, di ogni vita, politica e apolitica». L’attenzione ¢ il fatto primario della
vita. Significa I'occhio che vigila, il naso e I'orecchio che sente, il tatto che tocca, la
lingua che gusta. Senza l'attenzione non ci sarebbe vita. E una politica senza
attenzione, senza ascolto vigile, circondata da passivita, muore.

Dico sempre: mettere un solo studente ad ascoltare un assemblea di docenti, o un
cittadino solo ad ascoltare una commissione-assemblea di amministratori, di fronte a
un piccolo o grande “parlamento”, cambierebbe tutto. Anche senza pensare male dei
“parlanti”. Docenti e amministratori cercano di parlare e ragionare il meglio possibile,
anche tra di loro. Se non ci fosse l'attenzione vigile di qualcuno, anche loro
cadrebbero in discorsi poco precisi, lassivi, al ribasso. La democrazia ha bisogno di
corpi attivi, “attenzioni”, ovunque. Piu sono presenti i corpi attivi piu forte sara la
democrazia e maggiore sara la felicita collettiva. Perché la felicita collettiva -
diversamente da quella egotica - si nutre di spazi comuni di liberta e di condivisione,
i quali amplificano, con un effetto armonico le singole felicita: saper di essere tutti
felici rende ancora piu felici. Sapere che fuori ¢c’é la guerra, rende la tua felicita
domestica - singolare, egotica - depotenziata. Irrisolta. In pericolo. Con un
retropensiero, un retrogusto amaro. Siamo corpi pensanti. E quasi impossibile
eliminare quel sapore amaro, rivolto verso l'esterno, perché lo sai che la fuori
qualcosa succede, nel bene e nel male, e nessuno di noi, anche il piu illuso
proprietario di grandi ricchezze, il piu identitario tra i proprietari, & isolato. La porta
dello spavento supremo non risparmia nessuno. E il male e il bene filtrano dentro le
nostre singole esistenze. Chi si isola completamente rischia la disumanizzazione e la
follia.

Abbiamo bisogno degli altri anche solo per essere riconosciuti come tali, come
esseri reali e non semplici nostre creazioni. Senza riconoscimento altrui siamo degli
organismi senza realta. Potremmo anche essere solo un sogno o una nostra
illusione. Una creazione fittizia del nostro essere al mondo. Vorrei ricordare che |l
concetto generato dal riconoscimento si chiama “dignita”.

Tra parentesi, filosofica, senza “attenzione” non ci sarebbe non solo vita (poiché
travolti dal pericolo), ma neppure la realtd (poiché non attiveremo neppure la
memoria). La realta si costituisce con la nostra attenzione, con le nostre memorie.
Altrimenti sarebbe solo esistenza. L'esistenza attenzionata e condivisa, le memorie
trasferite, diventano storia. Storie. Fatte di segni sulla terra, sui luoghi delle nostre
esistenze. Geografie. «Per raccontare storie ci vogliono geografie»'! scriveva
I'urbanista Leder introducendo il mio primo e unico libro.

181 Alberto Peruffo, Non torneranno i prati, op.cit., p.21.

162



In questa piena consapevolezza del destino comune e dell’attenzione necessaria
alla nostra stessa singolare liberta, che fonda quella comune, possiamo trovare i
fondamenti per una felicita collettiva che si manifestera mediante un impegno
comune, continuativo, costante, anche piccolo, per alcuni grande, di prima politica.
La politica di base a cui nessun cittadino deve rinunciare se veramente vuol essere
felice e libero. Essa € la salvezza concreta di questo mondo e di ogni mondo. Non la
redenzione laica del progresso infinito o la redenzione metafisica di un altro mondo.

La politica che ti fa portare, anche per un solo giorno in un mese, il tuo corpo, la tua
mente, la tua animosita, la tua attenzione, la tua sedia in una piazza comune per dire
la tua o anche solo ascoltare e riporre la tua stima o disistima verso fatti e persone
che sono parte integrante e inalienabile della tua stessa esistenza. Perché & per
'impegno di quel giorno che ogni giorno sei presente a te stesso e alla comunita.
Perché nessuno vive da solo e muore da solo. Neppure nei deserti della nostra
anima. Nelle depressioni o nel venire considerato un reietto. Tutti vivono nel contesto
indecifrabile del riconoscimento. La realta & fatta di questa trama e tessitura di cui
nessuno puo essere padrone.

La felicita collettiva € dunque alla nostra portata. Coltiviamola e viviamola.
Quotidianamente.

E ricordiamoci I'altissimo concetto espresso magnificamente da Rebecca Solnit,
intellettuale d’oltreoceano: «nessuno conosce i benefici collaterali delle proprie
azioni»'®2, Ossia, non smettiamo di seminare anche solo una goccia di speranza, di
parola, di azione, quotidianamente. Nessuno sa quale sara il frutto di questa semina.
Specie tra i giovani di spirito. Non solo di eta. Nessuno sa cosa germogliera nella
testa di un pensante - anche del piu remoto, seduto all’angolo di una conferenza -
che potenzialmente potra contribuire a risolvere i problemi del mondo per ottenere
maggiore giustizia. Con una grande idea, azione, invenzione, politica. Innescate da
quel piccolissimo seme.

Verso una civilta delle relazioni, e non delle prestazioni
Dire che cosa sono le relazioni, con la loro doppia accezione, negativa e positiva,
come l'autorita, & piuttosto difficile. Ma possiamo partire dalle prestazioni, che sono

per certi versi il contrario delle relazioni.

Prestazione infatti € il prestare il proprio corpo o il proprio operato a qualcuno o a
qualcosa, ad un utile che va oltre la pienezza della propria persona. E una

162 Rebecca Solnit, Ogni protesta cambia il mondo, The Guardian, tradotto da Internazionale n. 1313,
giugno/luglio 2019.

163



separazione dal sé per raggiungere qualche obiettivo che di fatto non ci appartiene,
ma che comunque puo risultare utile, alla nostra crescita, alla nostra sopravvivenza.

Il concetto di prestazione si associa bene al concetto di competizione, nella sua
accezione non di com-putare, ma di sportivo. Di agone. Di agonismo, dove gli
athletos, i combattenti si battono per vincere e spesso per sopravvivere. Nulla da
eccepire sul valore formativo della competizione, fin quando si resta dentro al limite
della sua natura: il confrontarsi, per alzare il livello della propria arte e aprire nuovi
spazi di liberta. Ma se la competizione, il prevalere sull’altro, diventasse il fine della
vita, di tutte le vite, quindi il primeggiare, I'essere primo, e mai secondo, o terzo, tale
fine sarebbe di fatto la fine della vita.

Poiché la vita non ha bisogno di primati, ma di liberta, di deviazioni, di diversioni, di
imprevedibili situazioni. Altrimenti quel primato si carica di prepotenza, di accumulo,
di gravita, di peso, e alla fine la vita non riesce piu sollevarsi da se stessa, dalla
domesticita, dal suo essere solo “utile”, e cadra sotto il proprio peso, la propria
inerzia, diventando un corpo malato e flaccido, insensato, senza senso, senza storia,
senza geografia, quando non sara piu competitivo e fuori dalle competizioni. Un
corpo e spirito talmente brutti e ignavi che non avranno piu né la bellezza né la forza
per riprodursi.

Ecco, l'unica via di salvezza dal concetto di prestazione € il concetto di relazione, in
senso aperto, concreto e senza utilita forzate. Dove per relazione si intende la
connessione con tutto I'esistente, nel bene e nel male. Dove la relazione - il latino
relatio/referre - costituisce I'attenzione, il riferire, il riportare, continuo e costante, che
supera ogni banale concetto di relativismo e mette sul piatto dell’autorita non
'assolutismo astratto della prepotenza e della tracotanza - dovute alla nostra
capacita immaginifica, mentale, associativa e consociativa - ma la concretezza dei
nostri passi, dei nostri corpi, delle nostre terre.

Cosi, infine, dopo questo lungo percorso di pensiero, posso affermare che grazie
alla democrazia dei corpi attivi la via per la felicita collettiva & praticabile, e se
saremo costanti, indomestici, creativi, coerenti, 'avvento di una civilta delle relazioni,
e non delle prestazione, & alle porte. La fuori, tra natura e cultura, dove la cultura
non supera o rifiuta la natura, ma nasce da essa, come parte libera e inalienabile.

Tale € la civilta delle relazioni per cui andiamo verso. Una civilta fatta di fiducia e
prossimita, dove la lontananza € una risorsa di umanita e liberta. Dove i mediatori
forzati e gli accumulatori sono banditi. Dove storie e geografie sono compagne di
vita come il lavoro e 'ambiente. E dove «il vento soffia dove vuole»'®.

163 Egpressione omaggio a Goffredo Fofi, per sottolineare la cultura insubordinata, la sua semina
non-prendibile e non-classificabile, che supera la stessa citazione evangelica.

164



Per questa civilta a cui andiamo verso, rimando ad altri scritti®.

TERZA PARTE
APPENDICI

Le due regole fondamentali della Lotta di Sistema

Nel mentre scrivevo il libro sono stato sommerso dal classico scontro tra sigle e
individui, tra fazioni e faziosi, tra partiti e correnti. Scontro che non fa cambiare il
sistema, anzi spesso lo alimenta portandolo al collasso quando vincono collusioni e
compromessi, mediazioni al ribasso, tra le parti che si scontrano e tra i tuoi stessi
compagni di lotta. Ecco quindi due semplici regole generali per sconfiggere o
cambiare il sistema.

1.

Regola dell’lstituzione Dovuta per Nome e Cognome. Listituzione - in quanto
deposito delle lotte, della democrazia - non va attaccata in quanto istituzione,
se funziona. Va attaccata per nome e cognome (quindi pure per partito
politico) che la presiede nel caso specifico. Si devono fare sempre nome e
cognomi dei responsabili di un fatto. Come si deve rifiutare di collaborare con
essi, persone, ma non di per sé rinnegare listituzione, o sostituirla, se
funziona ed & ancora depositaria di diritto. Se ad esempio si chiede una sala
pubblica ad un Comune che si sa colluso in affari sporchi perché si ha
necessita di quel luogo, lo si faccia a cuor sereno, & un nostro diritto (lo
spazio “comune” istituito come “pubblico”), ma si rifiuti di far partecipare il
Sindaco (per nome e cognome) a quellevento come protagonista e
patrocinatore, anche se lo si pud e deve invitare come istituzione. Magari per
dargli una lezione. Come a dire: io ho rispetto del Sindaco, come ruolo
istituzionale, ma non mi fido e non stringo la mano a Tizio Caio.
Simbolicamente ad un Sindaco colluso si pud evitare di stringere la mano e
deviarla verso il proprio cuore, petto. lo mi fido del mio cuore, non di te, anche
se rispetto cid che presiedi. Si badi bene, non € un attacco personale a Tizio
Caio (ai suoi affari privati), ma alla sua capacita personale di presiedere quel
posto, alla sua autorita. Personalmente non ho niente contro Tizio Caio, che
probabilmente neppure conosco come persona, ma sono contrario al fatto
che costui sieda dove siede, vista la sua incapacita, prepotenza, scelleratezza
politica. Se poi a questa incapacita sono legati pure intrallazzi tra affari

164 Civilta delle relazioni in NCPP, op. cit. - Vedasi anche il saggio Per un’altra civilta, di prossima
pubblicazione.

165



pubblici e privati, questo € un altro conto, che si deve eventualmente
perseguire se intralcia la specifica e personale correttezza politica.

Regqgola della Prima Linea senza Sigle. Nelle lotte sui beni primari, di sistema,
le sigle e le identita collettive di qualsiasi natura (positiva o negativa) siano
tenute distanti dalla prima linea, in seconda, terza, quarta, o addirittura, in casi
estremi, lasciate fuori. Nella Lotta No Pfas portai la maternita violata come
simbolo, senza alcun striscione o parole (v. Marce dei Pfiori). Non portai il
genere e neppure la genitorialita. Tutti siamo figli, naturali o adottivi di qualche
madre. Della Terra, dell’acqua, dell’aria, del cibo. Tutti siamo cittadini violati. E
un errore nelle questioni primarie, dividersi in categorie. Si perde forza
autorevole. Lo stesso protagonismo delle associazioni (troppo corporative)
pud generare conflitti inutili. Le persone, i cittadini, sono piu importanti delle
sigle, dei partiti, delle fazioni. Il noi singolare (quello della sigla), e non quello
plurale, diventa esclusivo di altre soggettivita. L'uso strategico delle sigle &€ un
arte per pochi. E I'arte del dialogo nel conflitto. Della tessitura al rialzo. E la
base della “crescita” democratica. Nelle lotte radicali di sistema bisogna
creare uno spostamento o collasso di tutto il sistema dove tutte le forze si
sposteranno, sia di destra sia di sinistra, perché se il sistema ¢ fallito & perché
tutte le posizioni hanno passato il limite del sistema, in qualche modo sono
state sodali e colluse per portare alla situazione in cui il sistema ora necessita
di cambiare o crollare. Poi & ovvio che certi argomenti saranno piu presi da
una parte e meno dall’altra. E su questo si costruiranno le nuove posizioni
politiche, le nuove sinistre e le nuove destre, in un dialogo salutare se si
rispettano i limiti e le democrazie. Semplificando, entro certi limiti, la destra e
la sinistra sono due attitudini alla vita. Sulla prima predomina la morte come
fenomeno individuale, la seconda come fenomeno collettivo. Nella terza via,
quella comunitaria, la morte & vista come radicamento comune alla vita. Non
disdegna né lindividuale né il collettivo, ma si innamora solo dei vissuti
radicali, perché sa quanto unica ed effimera € la vita e lillusione di trovare
rimedio individuale o collettivo alla morte. Ovviamente, vivendo in una societa
complessa e interconnessa, sociale, I'attidudine di destra € quella che
funziona meno e sicuramente piu problematica. Stare a sinistra nelle societa
complesse € quasi necessario, se si vuole continuare a mantenere gli equilibri
che le inerzie e i pesi della destra di continuo creano in modo sproporzionato.
La destra sproporzionata € come un male congenito dovuto alla grande
potenzialitd della mente umana, nelle nostre fibre. E come dire, per
compensare il male, vado a correre ogni giorno per non ingrassare. Questa
disciplina del correre € stare sulla sinistra del nostro esistere. Se non ci fosse
questa disciplina, moriremmo d’infarto, seduti sul divano o sulla poltrona.
Probabilmente avendo visto poco del mondo. Poiché, quando si esce di casa,
si corre intorno al proprio male. lo sono un radicale, di sinistra (che non corre
intorno a casa), avendo vissuto dove sono vissuto, nelle macerie del sistema.
Macerie create dalla sproporzione della destra e dall'ignavia della sinistra.

166



Che spesso si uniscono in un regime che potremmo definire “ipocritico”. Il
governo dell’ipocrisia, di cio che tira in basso, l'inerzia delle nostre materie.

Cinque Principi strategici piu due Misure correttive per costruire un’autorita
positiva collettiva

Brevemente, e operativamente, riporto sotto in estrema sintesi i 5 punti piu 2 che
hanno segnato la strategia e l'operativita del movimento-arcipelago No Pfas,
consegnati nelle recenti assemblee e incontri di formazione, legati alle due
generalissime regole della Lotta di Sistema sopra enunciate. Con la premessa che
esse possano tornare utili per creare gruppi aperti, inclusivi, accogliendo anche chi si
presenta come elemento critico o debole (la cui difficolta tuttavia pud essere
occasione di creativita imprevista, di soluzioni laterali straordinariamente arricchenti),
e in questa apertura rimanere tuttavia rigorosi nel saper mettere gentilmente di lato,
sospendere, senza escludere del tutto, chi non rispetta i principi.

1. muovere la prima-politica, ossia le cittadinanze dei territori mediante
convocazioni super-partes da parte delle stesse cittadinanze (le quali sono la
prima linea protagonista) - per non cadere nei protagonismi identitari o
interessi particolari, associativi o corporativi. Che significa: associazioni e
sigle identitarie di vario tipo e di qualsiasi genere, tutto in seconda linea e
successive. Esempi: marce dei pfiori, sit in tribunale, assemblee a microfono
aperto, dove associazioni e sigle, striscioni identitari, tutto era tenuto in
seconda linea, come bandito era lo sbandieramento di sigle partitiche o
corporative'®®.

2. creare delle alleanze di contro-autorita riconosciute e riconoscibili, inclusive -
per creare il "conflitto tra autoritd”. Esempi: Greenpeace, Isde, Legambiente
all'assemblea di San Pietro - fondativa del movimento No Pfas - con le
autorita della Regione sotto il palco; altri esempi della stessa lotta sono la
chiamata in campo di autorita sovraterritoriali come Robert Bilott o TONU.

3. organizzare una controinformazione autorevole, permanente e sempre
accessibile - mediante archivi digitali e strumenti documentali, per contrastare
l'informazione a spanne..., mistificatrice, dei poteri. Esempi: PFAS.land, con i

15 Qui una nota & necessaria: nelle mobilitazioni sui beni primari, comuni, vanno contenute le sigle di
partito (anche sindacali), addirittura bandite quelle “sbandierate”, pur invitando gli stessi singoli politici
a prendere parte, senza la suddetta esposizione “propagandistica”, di sigle o altro: sara il movimento
dei cittadini a prendere atto delle presenze, dell’attenzione, dell'interesse, della partecipazione. Nel
corso delle varie operazioni, bisognera quindi valutare storicamente le presenze ed eventuali
esposizioni sui generis evento, delle varie sigle. Le “partite politiche” sui beni primari non si giocano
nelle “piazze comuni”, ma nei parlamenti istituzionali o nelle “piazze pubbliche”: in altre parole, nelle
piazze comuni importante & sollevare le questioni in modo scientifico, articolato, creativo, utile a tutte
le parti, essendo il problema “comune”. Poi si vedra chi prendera a cuore la questione e di questo si
prendera atto politicamente, nel senso classico istituzionale e partitico.

167



suoi articoli, i quasi 50 autori/collaboratori, compresi i ricercatori IRSA-CNR e
Science, EEB, i docenti universitari, i suoi archivi oggi.

4. camminare_insieme nei territori, intra-versandoli (passatemi il neologismo) -
che significa «uscire non solo nelle bellezze, ma anche nelle bruttezze».
Esempi: la geografia concreta (conoscere palmo a palmo il nostro territorio,
cido che i politici non fanno o non sanno); il GIS! (lo strumento digitale di
navigazione popolare con i dati della contaminazione visibili); € non ultimi i
nostri PFAS Tour, applicati anche nel progetto educativo Zero Pfas.

5. istigare creativita-cultura insubordinata, non per fini meramente oppositivi,
bensi soprattutto prefigurativi - per risultare imprendibili ai nostri avversari e
consegnare a tutti futuro. Esempi: tutte le nostre creazioni e azioni creative,
comprese quelle con Greenpeace e i Centri Sociali del Nordest; in primis la
Campagna Detox il giorno della Prima Conferenza No Pfas, addi 24 febbraio
2017, la Cittadella della Buone Pratiche di fronte alla Fabbrica Criminale, addi
22 aprile 2018; il Cinema, il Teatro, la Letteratura, la Fotografia e la Musica; il
Progetto Educativo Zero Pfas arrivato a fine scolastico 2024/5 a circa 10000
studenti, e prossimo ai 50 istituti in tutta la Regione, nonostante
l'ostruzionismo delle istituzioni, avvalendosi dell’autonomia dei dirigenti
scolastici e delle stesse assemblee studentesche).

+

6. applicare la mediazione al rialzo, sempre, a tutti i principi di prima, affinché
siano risolutivi, “rivoluzionari’, e non compensativi, ossia di semplice ricucitura

ambientale e sociale. Significa: non sedersi al tavolo con i criminali e nel caso
ci si sedesse al tavolo con i mediatori istituzionali - che in teoria sono
depositari del diritto comunitario, anche se collusi e colpevoli - dettare le
condizioni della seduta e alzare sempre la posta degli obiettivi.

7. mettere di lato, gentilmente e rigorosamente, chi non rispetta i principi. Senza
escluderlo e con la porta sempre aperta per rientrare nella discussione-azione
collettiva. Significa tolleranza, senza retrocedere di un passo di fronte ai nostri
principi. Chi invece deve mettersi di lato & chi oltraggia i principi. O i
dimentica per interessi o debolezze personali o di altra natura.

Riassumendo: le cittadinanze protagoniste; il conflitto tra autorita; la
contro-informazione organizzata; l'intraversare insieme; la cultura insubordinata.
Tutto declinato al rialzo. Con il rigore della sospensione.

Limiti delle assemblee. Come migliorarle. Come costruirle. Come superarle

168



Costruire un’assemblea e farla funzionare - grande o piccola che sia - al di la del
classico format frontale o circolare, verticale od orizzontale, non & cosa facile. Lo
scopo classico delle assemblee & di far parlare le persone per giungere a una
conclusione, a una decisione, a un voto di maggioranza. Lo scopo delle APC - sui
Cui ci concentreremo - invece non € questo. Esse sono assemblee di autorita e non
di potere. Lo scopo di queste assemblee & di raccogliere forza autorevole e
consegnarla al potere, affinché sia positivo e non negativo. Naturalmente anche
nelle assemblee di potere € auspicabile che alcuni dei suggerimenti riportati di
seguito siano ispiratori di risultati maggiormente efficaci sugli obiettivi di questo libro.
Ma non sempre €& possibile quando si deve trovare la quadra tra forme di
democrazia diretta e partecipata. Concentriamoci sulle modalita “ideali” delle APC
offrendo regole, indicazioni, suggerimenti, consapevoli delle diversita assembleari
(non trattate in questa sede) ed avendo sperimentato di persona i limiti testuali e
contestuali di molte assemblee e convocazioni. Tali modalita possono essere
applicate, in forma piu semplice, anche nei gruppi di lavoro, di affinita, di servizio e di
regia. Dove si decide cosa fare.

Ecco innanzitutto una prima serie di regole operative da me utilizzate e proposte
come “ideali” per un’assemblea generatrice di “autorita che illumini il potere”, che
vada oltre le sigle:

e Regola della brevissima presentazione, geografica, senza dare peso
all’appartenenza di sigla, se la si ha: sono Alberto, da Montecchio, vicino a
Vicenza, punto. Esprimere le geografie, sempre. Essa € ridotta alla prima
linea del cerchio se si € in tanti. Questa semplice regola deve essere
applicata nel miglior modo possibile, prima di parlare la prima volta,
soprattutto se non ci si conosce. Se 'assemblea &€ numerosa, si procede alla
presentazione di una prima linea (messa in opera appositamente). Il giro di
presentazione geografica preliminare va sempre pensato come momento
ricreativo, empatico, per creare il giusto clima, rompere il ghiaccio. In sintesi,
dire da dove si arriva, € fondamentale per aggrapparsi alle storie. In seconda
battuta possono anche essere proposti altri dettagli di appartenenza o di sigla,

di ruolo, solo se necessari. Per non creare pregiudizi identitari.

e Reqgola del contrappunto, immediato: deve sempre essere permesso
l'intervento puntuale di aggiustamento rotta quando un discorso &
particolarmente complesso e si va fuori traccia o serve un dettaglio
determinante alla rotta. Si pensi ad esempio a 5 vie/sentieri su una montagna,
tutti belli e praticabili, diversamente difficili, a cui I'oratore ci sta indirizzando
per scegliere. Il contrappunto pud e deve intervenire per sottolineare che, ad
esempio, 2 sono franati e non esistono piu. Il relatore deve riconfigurare la
propria strategia. Dunque, possiamo essere interrotti, per giusta causa,
sempre.

169



e Reqgola del donare la parola a chi vuoi tu, nella prima linea del cerchio, ma
anche a chi non parla, per attivarlo, per farlo parlare, per provocare percorsi.
«Tu cosa ne pensi?», oppure «passo la parola a te». L'improvvisazione sulle
opinioni pud portare verso soluzioni inattese, piu del semplice intervento
volontario (gia di per sé annunciato se ci si siede in prima fila, con
'accortezza di far parlare chi &€ gia seduto da tempo e deve ancora parlare,
non chi & appena entrato nella prima fila, rispettando cosi una priorita non di
entrata, ma di seduta). Questo dono non previsto spinge all’espressione
anche le persone piu timorose, magari ricche di talenti inespressi. Per certi
versi riprende la modalita della pallina di ping pong usato dai docenti di
improvvisazione jazz, come spiega bene Paolo Fresu in una straordinaria
lezione di Maestri'®®. Inoltre, con questa regola della parola circolante, si evita
la classica esposizione delle opinioni mediante la scaletta a prenotazioni, che
spesso crea gerarchie tra i parlanti, anche inconsapevolmente, e discorsi
mediamente prolissi dovuti alla mancanza del contrappunto citato,
interruzione che la scaletta di per sé ostacola.

e Regola del connettore o ‘playmaker narratore/narratrice”. Mettere subito in
chiaro che il connettore designato, la persona piu abile a gestire la
complessita delle voci, € come un direttore d’orchestra che ha Il'autorita (la
competenza positiva, riconosciuta dal gruppo di convocazione) di togliere,
interrompere, dare i tempi a tutte le voci. Dunque, osservare sempre i segni
del connettore, e di tutti i parlanti, come fossimo in un’orchestra, pronti a
passare la parola ai vari strumentisti. Tale ruolo pud essere circolare, nella
periodicita delle sedute. E revocabile immediatamente se non funziona. Vedi
prossimo punto.

e Regola della revoca immediata, detta anche regola del blocca disturbatore,
mediante intervento assembleare. Se qualcuno disturba sa che pud essere
bloccato, con consenso immediato dell’assemblea. Il connettore blocca - ma
anche altri possono farlo, iniziando ad esempio a schioccare le dita con
'indice abbassato o battere nocche delle mani - chiedendo la legittimita del
blocco, che avviene per esplicito assenso o dissenso. Come si sa, ogni
parlante dice una percentuale di verita, corrispondenza. Appena questa
percentuale scema, possiamo dire sotto un limite accettabile, tipo il 70% (lo si
intuisce grazie all’esperienza del connettore o guardandosi tra i relatori di
prima linea, tra i presenti) si ha la facolta di togliere la parola. Anche il
connettore, in casi estremi (essendo di fatto autorevole per consegna), pud
essere bloccato o addirittura revocato.

Ecco invece alcune indicazioni-suggerimenti collaterali, che raramente vengono
applicati nelle assemblee istituzionali o nelle assemblee dove si prenota di parlare,

166 Maestri, Paolo Fresu e I'improvvisazione, Rai Play 7 gennaio 2022.

170



come accade nei parlamenti posizionati per sigle e identita collettive forti. Finite le
quali, assemblee “autoritarie”, tutti tornano nei propri ranghi e sedi. Due indicazioni e
due suggerimenti:

Indicazione della limatura egotica, della cessione di una parte di sé. Quando
in gioco c’é troppo ego - anche corporativo - tutto fallisce. Bisogna cedere
parte della propria sovranita “egoica” sugli argomenti che ben conosciamo per
lavorare bene in squadra, anche in un’assemblea. Questo significa che non
dobbiamo rinunciare al nostro ego, al nostro proprio essere e sapere, ma alla
parte superiore di s€, al superfluo che tutti abbiamo e costruiamo intorno al
nostro ego. Dobbiamo cedere questa parte per la composizione d’insieme,
che non &€ mai una compromissione, un alterare la qualita, ma selezionare
solo la parte migliore (come la logica e la gentilezza) al posto della peggiore
(come la rabbia e l'alzare la voce, atteggiamenti questi ultimi utili solo in casi
estremi, quando si sbotta di fronte all’arroganza, mettendo in opera I'arte della
legittima oltranza di cui sopra). Dunque parlare poco, di sé e per sé, significa
parlare giusto.

Indicazione della pertinenza sul tema. Non si deve parlare per parola ricevuta
e andare fuori tema: ci vuole sempre un tema, un punto dominante, che sia
dibattuto e controbattuto subito, un dialogo contenuto nei limiti del contesto.
Non passare la parola a chi pretende di aver prenotato e questo va per la
tangente. Ogni punto (dell’ordine del giorno) va portato al termine, al minimo
compimento sindacale, o perlomeno a un punto di transizione, prima di
passare ad un altro.

Suggerimento del finale conviviale. Finire nei tempi giusti per lasciare spazio
ad un momento finale che deve diventare un rituale positivo di relazioni al di
fuori del dibattito, un momento attrattivo, desiderato. Mai banale o esagerato.
Pub essere qualcosa da bere, un po’ di musica o qualcosa per soddisfare
piccoli appetiti, energie profuse durante 'assemblea.

Suggerimento della periodicita necessaria. Le APC (o altre forme di
assemblee) vanno convocate periodicamente, nei vari livelli, dal paese, al
quartiere, alla citta, dove avvengono di fatto poi le elezioni politiche e prende
atto la politica istituzionale che si vuole cambiare o “rivoluzionare”. Consiglio
ogni 3, 4 o 6 mesi, a seconda dei contesti. Devono diventare dei momenti
comunitari attesi come lo sono altri, le feste, i festival. Anzi, molto di piu degli
svaghi e degli intrattenimenti, perché sono momenti partecipativi di grande
ingaggio e soddisfazione personale, per tutte le persone. Momenti di
autentica festa. Anche chi ascolta attentamente deve essere valorizzato.
Assemblee simili andrebbero fatte ovunque, anche nelle scuole quando
possibile, e fuori dal regime burocratico scolastico. Sarebbe anzi molto
innovativo se i gruppi di convocazione fossero all'interno delle stesse scuole.

171



Le scuole del territorio, i giovani, in modalita indipendente, tutelata dalla
stessa indipendenza dei dirigenti scolastici, possono creare un gruppo di
convocazione territoriale, aiutati dai docenti, i quali dovrebbero tenere e
insegnare una posizione di prima politica - di educazione civica - all’interno di
tutte le scuole, applicando soprattutto percorsi di geografia concreta, come
attivita preliminare per convocare le assemblee, costruire gli ordini del giorno.
La fuori, intra-verso la citta e la sua natura, il suo ambiente.

Per concludere questa appendice, riporto di seguito una lettera’®” scambiata con
Donata Albiero, nostra coordinatrice del Progetto di Cittadinanza Attiva nella scuole,
e Marzia Albiero, coordinatrice della Rete GAS Vicentina (Gruppi di Acquisto
Solidale) durante la lunga e lungimirante lotta contro i Pfas. Nella breve lettera, di cui
riporto uno stralcio, cerco di applicare e spiegare le regole sopra, ad un’assemblea
di giovani, in modo semplice. Riassumo come mi sono approcciato ai giovani,
spiegando solo le regole principali per 'assemblea che stavamo per iniziare.

I

Care Donata e Marzia, € andata bene.

Ho esordito dicendo che non avrei fatto una lezione, ma una "incitazione", una
lezione in forma di invito all'azione, spiegando cosa significa la parola citare:
"chiamare a sé" (per alzarsi in piedi, cid che poi ho spiegato essere il fondamento
del diritto).

Ho sperimentato una forma di "assemblea aperta in forma di gioco intelligente e
plurale" che in futuro mi piacerebbe chiamare Assemblea Pluriverso (riprendendo il
concetto di Panikkar pluriversum, contrario al pensiero unico del'UNI-verso) che
potremmo sperimentare nel nostro progetto scuola e pure nelle piazze dei nostri
paesi dando delle regole e delle procedure, tra cui le 3 piu importanti:

e la regola del contrappunto (possibilita di fermare per un appunto chi sta
parlando);

e |a regola del dono della parola da parte dell'ultimo che parla (per evitare
ingessature, dominanze, e creare serendipita...);

e il ruolo del connettore di voci (il mio/nostro di solito), introducendo la figura
del playmaker (il facitore del gioco, termine preso dallo sport, non
traducibile in italiano, che corrisponde circa al nostro regista, ma che lo
"pulisce" dall'alone del dominio che pud avere la parola leader o capitano o
regista stesso: se i giocatori/discenti sono bravi, il playmaker/docente
interviene poco, anche mai - tirando comunque le somme al termine e
dando sempre l'input di ogni discussione).

167 Mail privata del 26 marzo 2021, terzo anno del nostro progetto educativo, giunto al settimo anno,
con migliaia di studenti e centinaia di genitori coinvolti, di tutto il Veneto. V. Gruppo Interpartes
Educativo/Culturale, in PFAS.land.

172



Detto cio, le assemblee e le riunioni anche dei vari gruppi di lavoro o affinita,
dovrebbero essere sempre condotte in forma di provocazione da parte dei
connettori, mediante brevi battute - intercalati - che bisogna imparare a fare e a
creare per rompere |'epistemologia del dominio.

I

Contro questa epistemologia, contro I'esagerazione del male nascosta nel capitale,
nell’accumulo a fondo perduto, come ultima appendice provocatoria provo io stesso
a costruire un’assemblea di maestre e maestri che hanno ispirato il mio pensiero,
che potremmo chiamare disantropocentrico. Lo faro in forma di genealogia.

Le madri e i padri di un pensiero disantropocentrico

Quali sono gli autori che ci hanno accompagnato in questo viaggio concettuale?
Citero i piu importanti'®, delineando alcuni passaggi fondamentali e facendo intuire
le deviazioni avvenute lungo il corso del testo. Lo fard in forma di metafora, come
detto di genealogia intellettuale, cosi da poter ricostruire in modo immaginifico i
legami di parentela. Potrei infatti parlare di madri e di padri, metaforici. O di
progressive parentele, simboliche. Senza precedenza di genere, ma solo di incontro.

Sono stato ispirato dalle grandi intuizioni sul mutuo appoggio e sulla liberta
comunitaria elaborate dal russo Petr Kropotkin'®®, perfezionate e rinvigorite dal
grande pensatore americano Murray Bookchin, anticipatore di tutto il pensiero
ecologista radicale contemporaneo, ispiratore del confederalismo democratico e
perfino del’ecofemminismo, pioniere dell'inquinamento chimico alimentare e
fondatore dellISE, I'Institute for Social Ecology con sede nel Vermont, ai cui lavori
partecipo da anni. Rimanendo sul campo della metafora di parentela, mi piace
immaginare che il padre di Petr fosse stato un certo Charles Darwin, inglese, il quale
era molto amico dello zio di Murray, un certo Karl Marx, tedesco. Diciamo che, in
questa simpatica genealogia, i figli o i nipoti non rinnegano i padri, o le madri, ma
vanno oltre'®, per nuovi sentieri, nel senso che portano con sé le cose migliori dei
genitori o degli zii (applicando la “mediazione al rialzo™), sviluppandole in nuove
forme efficaci, contestuali ai tempi, sorpassando punti critici o ciechi, come, ad
esempio, che esista uno storicismo deterministico, una storia determinata a priori.
Di una cosa sono certo: tutti “odiavano” Hobbes. «La guerra di tutti contro tutti». E
odiare la guerra & un sentimento serio. Per quanto conflittuale.

'8 Nelle note a seguire citerod solo i testi che ritengo fondamentali e non gia citati precedentemente.
189 Petr Kropotkin, Il mutuo appoggio. Un fattore dell’evoluzione, Eleuthera 2020. Vedasi anche Selva
Varengo, Pagine anarchiche. Petr Kropotkin e il mensile “Freedom” (1886-1914), Biblion edizioni
2015.

170 Un testo su tutti Listen, Marxist! di Murray Bookchin. E del 1969 e si trova in rete e in molte
raccolte, tra cui Post-Scarcity Anarchism. L'anarchismo nell'eta dell'abbondanza, ripubblicato da
Feltrinelli nel 2024.

173



Se dunque Petr posso considerarlo mio nonno e Murray mio padre, metaforici, vi
presento la parte femminile del mio pensiero. Tutta mediterranea e direi, per i
concetti di questo libro, piu determinante di quella maschile. Vorrei citare due
co-madri, essendo molto vicine nel tempo, incontrate nei miei studi/azioni, le quali
insieme hanno liberato il concetto stesso di genitorialita dalle strettoie antiche, troppo
antropocentriche. La prima, lucida e illuminata, Luisa Muraro, con cui ho tenuto
relazioni dal vivo. La seconda, sempre italiana e sua fonte d’ispirazione, Carla Lonzi.
Esse mi hanno fatto capire la forza della differenza femminile, e quindi la differenza
positiva - la differenza di fatto - in tutte le cose, consegnandomi alcuni concetti
fondamentali, soprattutto quelli di autorita e di oltranza alla stessa. Vi ricordate
Sputiamo su Hegel'’'? Da sposare con Autorita di Muraro, gia citata. Potrei dire che,
di fatto, nella mia mente e nel mio cuore cova, da quand’ero giovanissimo, la rivolta
femminile, tenuta in sospeso per 4000 anni, e la rivolta nera, coltivata per 500. Alle
donne dobbiamo il pensiero piu rivoluzionario del secolo scorso, dopo secoli di
dominio maschile. Mi vengono in mente molti esempi, oltre alla Lonzi e alla Muraro,
Maria Montessori e Bell Hooks, per restare nellambito della pedagogia del dominio,
da loro scardinata. Per non dire I'immaginario delle Pantere Nere americane che
pose fine al dominio culturale dei bianchi.

Piccolo inciso filosofico di passaggio, sempre genealogico. Bob Marley, riprendendo
le parole di Hailé Selassié, 'imperatore nero d’Etiopia, a capo della deconolizzazione
africana, cantava: «finché il colore della pelle di un uomo sara piu importante di
quello dei suoi occhi ci sara sempre guerra». Lo stesso vale per il genere o altra
nostra categoria. |l pensiero categorico, tipica funzione umana, etologicamente
parlando, ci ha portato a usare il linguaggio come forma di dominio, facendolo
diventare una elitaria porta di accesso a verita volutamente “incomprensibili”, specie
per gli umani poco colti. Ecco allora l'uso di parole astruse, categorizzanti,
comprensibili solo agli adepti di gerghi speciali, “coltivati”. Le categorie appunto.

Riprendendo la critica di Karl Popper sui limiti del linguaggio, si potrebbe dire che
Marx tentd di riparare 'errore di Friedrich Hegel, iniziato senza brutte intenzioni da
Immanuel Kant, che portd il pensiero categorico tedesco verso forme politiche di
oppressione totale, grazie alla forza manipolabile delle parole. Marx falli sul fronte
storico, perché era troppo interessato al potere e poco alla falsificabilita dell’ autorita.
Il suo tentativo di rendere giustizia al proletariato, oppresso, fu troppo categorico,
concentrato nel demolire altre categorie, e fu sviato dai suoi interpreti politici. Il
fallimento del materialismo storico riconosciuto da Walter Benjamin dovette
scontrarsi con la triste realta di tutte le vittime dei socialismi deviati,
nazionalsocialismo e stalinismo compresi, i quali sono le prove concrete
dell’'arroganza umana di matrice non solo capitalista, ma pure socialista.

! Carla Lonzi, Sputiamo su Hegel e altri scritti, La Tartaruga 2023. Oltre a questa recente edizione
del pensiero della Lonzi, consiglio di consultare il seguente testo collettivo per capire il contesto in cui
tale pensiero & nato: Anni ‘70: I'arte dell'impegno, Silvana Editoriale 2009.

174



Questo contesto di critica filosofica ai limiti e allarroganza del linguaggio, alla
manipolazione semantica di parole usate in diversi ambiti, grazie all’origine comune,
e stato per molto tempo il mio campo di esplorazione. Qui ho cercato le radici di un
pensiero disantropocentrico.

Tale pensiero esautora 'umano - soprattutto 'uomo maschio, bianco, categorico,
superbo e supremo, suprematista - sia esso socialista o capitalista - dal suo scanno,
dal centro gerarchico della vita sul pianeta, facendone una sua parte, seppur
fondamentale. Le radici di questo pensiero le ho trovate nelle parentele di
prossimita, gli zii e prozii di questa genealogia, ossia negli straordinari pionieri del
pensiero anticapitalista e post-comunista. Mi riferisco all'abbondanza frugale'? di
Serge Latouche, francese, e dei suoi ispiratori come Ivan lllich'®, austriaco, e i
compagni pensatori del dono e della decrescita (soprattutto italiani, francesi e greci),
con i loro concetti opposti alla rapina estrattivista e alla crescita infinita, pensatori
concreti di “crescite diverse” da quella economica, le “crescite della liberta e della
dignita”, non quindi delle pance e delle nostre inutili proprieta, delle nostre ingordigie,
dei nostri insani appetiti, amplificati dalle nostre proiezioni mentali. Devo questa
visione soprattutto alla straordinaria vivacita pluriversale delle donne d’oltreoceano,
in primis, Donna Haraway'™* e Silvia Federici'’®, alle loro capacita di tessere nuovi
mondi nella spazzatura creata dal pensiero neoliberista e capitalista.

Vorrei infine rendere omaggio ai grandi prozii - parenti lontani, ma fondamentali nei
miei primi studi di biologia - tra cui I'etologo tedesco Konrad Lorenz e la biologa
americana Lynn Margulis. Non potrei pensare, fare filosofia concreta, senza le basi
offerte dalla biologia e dall’etologia contemporanee. Potrei continuare con fratelli
degli zii, o cugini di primo grado dei padri e delle madri, come le scoperte per me piu
recenti, quale il pensiero antiautoritario e antigerarchico dell’anarchico Amedeo
Bertolo o di femministe contemporanee a me vicine nello spazio e nel tempo, oppure
mettere sulla credenza dei ricordi le foto con i protagonisti di tutta la mia ricerca
giovanile, pensatori e attivisti neri anticoloniali che pochi conoscono, ma che sono
stati I'inizio del mio percorso quando imbracciai le mie prime armi dopo essere uscito
sconvolto da Dachau, il campo di concentramento nazista, che Vvisitai
spontameamente, per mia volonta, indirizzando mio padre verso l'ignoto che mi
aspettava, a tredici anni. Correvano ancora i primi anni 80, nei quali ancora non
esisteva il turismo della memoria, ma quello della birra e della distrazione. Le mie
prime armi furono i libri contro il razzismo. Le biografie e le opere di Primo Levi e
Nelson Mandela, a quel tempo I'uno vivo (ma morto dentro), I'altro in carcere (ma
libero dentro).

72 Serge Latouche, Per un’abbondanza frugale, Bollati Boringhieri 2021.

'73 lvan lllich, Un profeta postmoderno, a cura di Angelo Gaudio, Editrice La Scuola 2012.

7 Donna Haraway, Chthulucene. Sopravvivere su un pianeta infetto, Nero 2019.

175 Silvia Federici, Il punto zero della rivoluzione. Lavoro domestico, riproduzione e lotta femminista,
Ombre Corte 2014.

175



In conclusione, questa breve genealogia serve solo per dare un segno di quanto
complesse e difficili siano da riconoscere le nostre eredita di pensiero. Soprattutto
dopo l'esplosione cognitiva degli ultimi due secoli. Siamo tutti figli e figlie di autori
precedenti, di autorialita che ci precedono. Di maestre e di maestri. Come a dire:
dobbiamo essere riconoscenti a tutte le forme di societa che ci garantiscono
un’educazione. Senza questa forza collettiva educatrice, che diamo per scontato,
nessuno di noi sarebbe in grado di scrivere, di tenere una penna in mano, o di
creare quello che oggi scriviamo e creiamo. Perfino i brevetti ad uso capitalistico.
Siamo tutti figli di una forza collettiva educante.

Da questa forza deriva la stessa nostra autorita - le stesse nostre “proprieta
intellettuali” - compreso il nostro “saper operare”, pratico e teorico. Valorizziamo
percid questa forma di socialismo libertario ineluttabile che fa da base
all’educazione. Questa forza collettiva va ringraziata, tutelata e sempre riportata alla
sua fonte di origine: il dono - un fatto sociale di liberta - del’educazione. Soprattutto
in un mondo globalizzato - socialmediatizzato - come quello contemporaneo, dove si
crede che tutto sia nuovo o una start-up. Qualsiasi idea, anche quella piu geniale e
innovativa, per quanto indubbiamente “originale” e prima, pud avere forza e trae
origine dal patrimonio cognitivo collettivo, per esempio dai percorsi elementari di
studio e alfabetizzazione a cui tutti siamo stati educati. Anche I'opera del cosiddetto
“genio”. Questo patrimonio di fatto non appartiene a nessuno. Il patrimonio cognitivo,
o meglio, il matrimonio cognitivo, non ha proprieta. E una libera danza tra i molteplici
soggetti del mondo. Questa danza cognitiva & una forma altissima del concetto di
amore, se per amore definiamo quella straordinaria proprieta di attrazione tra le parti
che assomiglia a «una danza che mai si concentra»'®. Una non-proprieta, se non
per I'armonia - con discrepanze e dissociazioni - nel suo divenire. Non appartente
neppure alle parti in gioco, che danzano.

Amare significa smettere la nostra tracotanza di umani, spegnere I'oltranza illimitata
della nostra intelligenza, della nostra individualita, riconoscere l'altro come parte
diversa di una danza che mai si concentra in un unico e astratto punto, vertice,
risultato, centro. In questo riconoscimento attento, laterale, non prevaricatore,
'amore diventa realta. Facendo vivere tutti quanti bene, insieme, senza fare la
guerra. Poiché le parti che danzano spontaneamente cercano solo e sempre una
composizione migliore, un passo al rialzo, rischioso ma motivante, una mediazione
piu alta, una sublimazione fisica e psicologica, sentimentale, per poter ricadere in
armonia - nonostante le distonie e le discrepanze - e quindi proseguire di lato, per
strade ancora non battute. Non certo per fare guerre.

| sentieri di guerra non appartengono al’homo disantropocentricus. Ma all’'umano
antropocentrico, che oggi dobbiamo lasciarci alle spalle.

176 Cosi tentai di definire tale “non-proprieta” nel 1989, durante il periodo dei miei studi accademici.

176



POSTILLE REDAZIONALLI
Ringrazio Pietro Piccolo per la prima revisione del testo.

(0 OOG

= MG kD
Versione 1.2
22 dicembre 2026
Antersass Casa Editrice

177



